

الْأَجْوَبَةُ الْكَامِلَةُ فِي الْوَسِيْلَةِ الْخَامِلَةِ

يعنى

# بُوْر سُوْالوں کے کامِ جماعت

(نِسْجُومُ الْاسْلَامِ حَضَرَ مُولَانَ مُحَمَّدَ قَاسِمَ نَانْدُوئِیُّ



ناشر

ادارہ گلستان اہل سُنْت سوگودھا

## بعد از تسلیمات

الحمد لله؛ ادارہ کے قیام کو ایک سال سے زیادہ عرصہ ہو چکا ہے، اس دوران ادارہ نے کئی قیمتی کتب قارئین اور شائیعی علوم دین کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کی کتاب ہذا اعلان کے مطابق یکم فروری ۱۴۲۷ھ کو شائع ہونا تھی۔ مگر افسوس اس بات کا ہے کہ ۱۰ جنوری ۱۴۲۷ھ کو جبکہ کتاب ہذا کی تیاری کا کام جاری تھا اور مدیر ادارہ گلستان میں رات کو دیرینگ دفتر میں کام کرنے کے بعد رات گئے گھر جاتے تھے، راست میں ایک اچانک حادثہ کی وجہ سے بازو میں فریکھر ہگی اور ہاتھ کا جوڑ اکھڑ گیا۔ تمام کام بند ہو گیا کافی اخراجات اور بھاگ دوڑ میں علاج کرایا گیا۔ اب موصوف کو آرام ہے، مزید ہوت کے لئے قارئین سے دعا کی استدعا ہے۔

کتاب ہذا دس روز تا خیر سے پیش کرنے کی وجہ ایک قویہ تھی دوسرے یہ کہ آج کل پریس والے بہت تنگ کر رہے ہیں پریس کے عدم تعاون کی صورت میں کتاب کا بر وقت شائع ہونا مشکل کام ہے۔ ادارہ کا پر ڈرام تھا کہ اپنے ماہنامہ جشن بہار کی اشاعت خاص کے طور پر ہم یہ کتاب خریداران کرام کی خدمت میں پیش کرتے مگر ایسا نہ ہو سکا۔ تاہم گزشتہ ماہ کے اعلان کے بعد ہم پر لازم ہے کہ خریداران کرام کی خدمت میں ماہنامہ جشن بہار کے عوض ارسال کی جائے۔

ہمارا خیال ہے کہ جب تک پریس کا مہالہ درست نہیں ہو جاتا ہم بجائے ماہنامہ کے آپ کی خدمت میں کتاب میں ہی پیش کریں گے۔ گو رسانہ کی نسبت کتاب کی قیمت اخراجات کے مطابق زیادہ ہوتی ہے پھر ہم اس نقصان کو برداشت کریں گے۔

امید ہے قارئین ماہنامہ جشن بہار و معاویین ادارہ گلستان اہل سنت سرگونہ جو کہ بفضل اللہ تعالیٰ پورے پاکستان میں کثیر تعداد میں موجود ہیں زیادہ تعاون فراہم کر ادارہ کی سرپرستی فرمائیں گے۔

### دالام

سید احمد حسن داٹی نائب مدیر  
ادا و گلستان اہل سنت سرگونہ

### بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ وَالْمَلَوْهُ  
وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْأَبْيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ وَعَلَى اللّٰهِ وَآخْرَاهِهِ أَحْمَمْعَيْنَ  
أَهْمَابَعْدُ ہر چند کہ تحریر سوالات مسطورہ سے سائل کی بیان اور جو فہم ایسا اشکار ہے  
جیسے کامے توے میں چاند ناء،

مگر بدین نظر کہ اگر یہ سوالات کا جواب نہیں دیا جاتا اور یوں سمجھ کر کہ ۶  
جو اب جاہاں باشد خوشی !

ایسے خرافات کے جواب میں سکوت کیا جاتا ہے تو جاہوں کو اور بھی جرأت ہو جاتی  
ہے اور باطل کو اور بھی حق سمجھنے لگتے ہیں، اس لئے تختصر خفتر جواب سوالات بعد تحریر سوال  
مرقوم ہوتے ہیں۔

### الْسُّؤَالُ الْأَوَّلُ

ہم مرثیہ سوز میں سنتے ہیں، ہاں جسے گستکری کہتے ہیں وہ نہیں سنتے کہ وہ راگ ہے اور  
راگ حرام ہے اور حرمت اس کی خواہ قرآن میں ہو، خواہ مرثیہ میں اسے ہم منع کرتے ہیں بخلاف  
سنیوں کے کمیح سلم جلد اول ص ۲۹۲ چاہ پہ نوں کشور میں موجود ہے کہ آنحضرتؐ کے حنور میں  
دو عورتیں گانے والیاں راگ کاتی تھیں، اس میں خلیفہ اول آئے اور گہا کہ مزار شیطانی حضرتؐ  
کے پاس آیا، اس میں آنحضرتؐ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جانے دو آج عید کا دن ہے

سو معاذ اللہ خلیفہ اول اسے مزار شیطانی بنائیں اور حضرت اُسے سنیں۔ اگر فی الحیثیت مخالف قول ابو بکرؓ کے دے مزار شیطانی تھا تو آنحضرتؐ کی عصمت میں داغ لگا کہ آنحضرتؐ کو فائز بنایا، معلوم نہ ہے۔

### الجواب الاول:

اہل سُنت و جماعت جو مرثیہ خوانی کو منع کرتے ہیں تو وہ بایں وجہ کہ یہ انسانِ اہل سُنت ہے اور راگِ ممنوع ہے، اگر یہ وجہ ہوتی تو سائل کا کہنا بجا تھا کہ تم مرثیہ سوڑی میں سُنتے ہیں جس کو گلگھڑ کہتے ہیں وہ نہیں سُنتے بلکہ وجہِ ممانعت یہ ہے کہ مرثیہ خوانی پر کیا مقرر ہے، تعریف داری، علم داری، سینہ زدنی وغیرہ بدعات شنیز شدید ایجاد بندگان ہردا و ہر سس ہیں، نہ خدا نے تعالیٰ نے اس قسم کی باتوں کے لئے ارشاد فرمایا، نہ جناب سرورِ کائنات علیہ دلیل آئمہ افضل الصلوات و السلام نے یہ راہ بتائی، ہاں کلام اللہ میں ہے تو یہ ارشاد ہے وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ۔ جس کے یہ معنی ہیں کہ جو لوگ حدود اللہ سے بُرُّ جادیں دہی ظالم ہیں۔ اور یہ بھی ارشاد ہے کہ إِسْعَادُهَا أَتْرَلُ إِلَيْكُمْ مِنْ رَتِّكُمْ وَلَا تَسْبِعُوا مِنْ دُوْنِهِ أَوْ دِيَاءَ یعنی اسے لوگو! تا بعد اداری کرو اس چیز کی جو تمہاری طرف نازل کی گئی اور نہ پسیدی کرو وہ کتنے اللہ کے اور دوں کی۔

اور حدیث شریعت میں ہے تو یہ ارشاد ہے کہ مَنْ أَحَدَثَ فِيَ أَمْرَنَا هَذَا مَا لَيَسَ

مِنْهُ فَهُوَ رُدٌّ۔ یعنی جس نے ہمارے اس دین میں کوئی نئی بات نکالی وہ مردود ہے اور سب اہل اسلام یہاں تک شیعہ بھی اس بات کے معتبر ہیں کہ مرثیہ خوانی، تعزیہ داری علم پر داری، سینہ زدنی، سیاہ پوشی وغیرہ بدعات معمولہ شیعہ کا پتہ نہ کلام اللہ میں ہے، نہ حدیث میں ہے، نہ خدا نے ان کاموں کے لئے فرمایا نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم علی اکہ وسلم نے یہ راہ بتائی۔ پھر اس طرح ان کاموں کا معتقد ہونا اور ان واسیات پر ثواب عظیم کا امید دار ہونا حدود اللہ سے نکل جانے ہے یا نہیں؟ اور نئی بات کا دین میں نکانے ہے یا نہیں؟ بالحمد شیعہ مراقب ارشاد آیت وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ كَيْفَ الْمُلْكُ ہیں اور مراقب ایمانے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساری باتیں مردود ہیں؟ اس لئے اہل سُنت و جماعت ان پر اعتراض کرتے ہیں، نہ بوجہ راگ ہونے کے فقط مرثیہ خوانی ہی کو منع کرتے ہیں۔ اب لازم یوں ہے کہ شیعہ انصاف فرمائیں اور راہ پر آئیں درہ وہ جانیں خدا سے معاملہ پڑنا ہے، نیک و بد کا حساب اب اس کے ہاتھ ہے۔ دربارہ وجہِ ممانعت اگر تکین خالرہنہ ہو اور خدا کے ارشاد اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان سے دل کی بھجن نہ کلے تو ایک مثال عرض کرتا ہوں، اس کو عذر کریں گے تو یہ عرض مان ہی لیں گے۔ انشا اللہ

(باقیہ حاشیہ از صحت)

مولانا مرحوم نے کمی بیشی نئے کے ساتھ فرمائی ہے۔ اور دوسری احادیث بدعت شریعی اور سیئے نہیں کیونکہ دو احادیث فی امرِ الدین نہیں بلکہ دینی اور شریعی باتوں کے علاوہ کسی دنیا دی امری میں کوئی نئی بات نکالتے مساجح ہو گا لیکن طبقہ دُنیٰ باتِ محربات اور کروہات میں سے نہ ہو جائے چار بائی، مونڈھا، اکل، کھندا، پاچ چالہ وغیرہ وغیرہ کہ ان میں روز بروز افزایش کی تراش گراش ہو گئی ہے۔ اور تین احادیث بھی بدعت شریعی اور بدعت سیئے نہیں، اس دلیل کے لامِ الدین یعنی دین کی صلاح اور فیروزی کے لئے کوئی نئی بات نکالنی ہرگز بدعت نہیں ہے علم صرف دخوکی تدوین اور کرت فہم و اصول کی تائیت و تصنیف بفرن سہولت دیسانی تعلیم و تعلم کے لئے ہے جس کو مولانا مرحوم نے شریعت بتفہش کے ساتھ تثیل فرمائی اور یہی احادیث اگر کسی فرض شریعی کی صورت کے لئے ہے تو بدعت مفروضہ اور واجب بر عمل کے لئے واجبہ اور مسنوں و مستحب شریعی کے لئے بدعت سنورہ و مستحبہ ہے اس لئے کہ یہ احادیث اسی شرعی امر کا تابع اور اسی سے ملتے ہیں یعنی مبتدا و مساتب اور اسی کو مقتبساً پاسنہ یا بدعت حسنہ کہیجے اس لئے کہ اس میں کوئی حسن ذاتی نہیں بلکہ اس کے متبع اور طبقہ ہے سے الگ ہو گئے اور اس امر شرعی کو ان کی صورت باقی تری قوام و قوت ان کا حسن، کمی کا فور عدالت اب وہی پہلا احادیث بدعت سیئے اور دا خلکی شارع علیہ اسلام کل بدعت حکایات ٹھہرا اور واقع ہو گیا کہ پہلی ہی قسم کا احادیث کلکتیہ بدعت سیئے ہے اور جو امور پہلے سے اشارة یا کتابتیہ یا ہمہ نا شریعت سے ثابت ہو چکے ہوں اور کسی وقت میں ان کا فہرست دیویو ہو جائے تو وہ احادیث ہی نہیں بلکہ وہ سن متعدد کمی سے ہوں گے جیسے نماز تراویح وغیرہ اور یاد رہے کہ احادیث کی شرعاً جائز ہے اگر امور محدثیں کوئی شرعی تباہت کسی قدر نکل آئے تو جب بھی مرضع ہو جائیں گے۔ (محدثین علیہ عنی عذر پر)

لے ایک قب شرعی ہی نہیں بلکہ یہ امور بچ عقلي سے غایب ہیں۔ اللہ ذرا غیر فرمائیے انسان بیٹھے کی جن تین عقلي کے قائل ہوئے کیا یہی تکرہ بیجھے ہے، کہا یہ امور بچوں کے کھل کے قدم بقدم نہیں ہیں، حصے رڑ کے کھوڑی کا گھوڑا بنا کر اڑن گھاں ڈالتے ہیں ہاتھے ہیں دوڑلتے ہیں اور رکیاں گڑیاں بنا کر شادی بیا پڑھی چھٹی وغیرہ سب کچھ سرمه سرو جو کر گزرتی ہیں۔ بنو رطاب طلاق فرمائیے یہ دی بندہ دستی خود ایجاد رواج ہے کہ ذریعی اور نقی امور کے ساتھ اصل اور داقی کا سامان مل کی جاتا ہے۔ کہیا کا جنم رادون کا مید وغیرہ سب اسی خدا بیجاد عمل در آمد کا جھیلایا۔ ۱۷۔ محمد حسین علی عن

لے ذرا انھیں کھوئے ہو شش سنچالستے دیجھے تو ہمارے پچھے منہ پہارے رسولؐ کا یہ ارشاد بھی کیا مانو روش آئیہ ہے جس میں سُنت بدعت کی صورت کی بلکہ حقیقت کس وضاحت سے ظاہر بہ رہے، من جس کی نے خواہ دہ عالم فاضل فاضن فتی غوث قطب ہی کیوں نہ احادیث کوئی نئی بات نکال جس کا وجود و ثبوت پہلے سے نہ بھی امرنا ہمارے اس امرتی دین میں تو اس صورت میں احادیث کی تین قسمیں ہوئیں۔ الاحادیث فی امرِ نا یعنی نئی بات ہمارے اس دین میں نکالنی الاحادیث فی غیر امرنا یعنی ہمارے اس دین کے غیر میں کوئی نئی بات نکالنی الاحادیث لَا۔ ہمُرُنا یعنی ہمارے اس دین کی کوئی نئی بات نکالنی الاحادیث دیاں عاشیر صفحہ

مکرہ ہوں تھوڑی نہ سہی تشریحی سہی۔ پرانیا در کے حق میں دہی مباحثات سو بائیں وجہ کر ان کے فعل سے اباحت معلوم ہوتی ہے موجب ثواب ہو جاتے ہیں۔ غاہر باقیں میں اس کی یہی مثال ہے جیسے غذائے قوی ضعیف المعدہ کے حق میں موجب نقصان اور قوی المعدہ کے حق میں باعثِ قوت۔ لیکن ظاہر ہے کہ امور مکروہ میں اشتراک شیطانی ضرور ہوتا ہے۔ بہت نہیں، تھوڑا ہی سہی باعثِ عذاب نہ ہو، سبب کراہت ہی سہی دسرا اور فرض کیجئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سنتے ہی تھے اور ابو بکر صدیق کو آپ کی بیوی اری کی اطلاع بھی تھی۔ اور اسرار پر امر مباح وجہ کراہت خالی شر شیطان سے نہ ہو، تب بیش بریں نیست کہ وجہ مذکور انہیں نے اس کو مزمار شیطانی کیا ہے، مگر اس سے یہ کہاں سے لازم آیا کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں بھی یہ اس کا سنتا بوجہ اغوا شیطانی ہو؟ ایک فعل ایک کے حق میں موجب ثواب، اور درسرے کے حق میں موجب عذاب ہوتا ہے۔

چونکہ سُنی سنائی کا ذکر ہے تو میں بھی اسی ضلع کی مثال عرض کرتا ہوں،

سننا بعضوں کے لئے باعثِ ہدایت اور موجب ثواب اور بعضوں کے لئے ضلالت ہے اور باعثِ عذاب ہے۔ کلام اللہ ہی میں ارشاد ہے: **يُعِلِّمُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا۔ ابْ دِكْھِنَ ثَوَابْ دِعَابْ مِنْ زَمِنْ دَسَّانَ كَافِرَتْ ہے۔** ایک فعل میں جب یہ دونوں مجتمع ہوئے تو اباحت و کراہت تو نیچے کے درجے میں ہے، یہ دونوں الگ بہت در شخصوں کے مجتماع ہو جائیں تو اسارائیں کیوں ہے؟ یا حضرت خلیفہ اول ہی سے صدر ہے کہ وہ اگر سید ہی کہیں تب بھی اللہ ہی سمجھیں۔

یہاں تک تو بطور تحقیق جواب تھا اب طور الزم یعنی ہماری نہیں مانتے تو خدا کی تو مانے خدا دند علیم حضرت ہارون علیہ السلام کو اپنے کلام پاک میں بنی فرماتا ہے۔ کبھی بھوے چوکے کلام اللہ دیکھا ہو تو شیعوں نے سورہ مریم میں یہ آیت بھی دیکھی ہوگی، وَهَبَّنَا لَهُ مِنْ رَحْمَتِنَا أَخَلَّا هَارُونَ مُنْدَثِّا جس کے یہ معنی ہیں کہ دیا ہم نے موسیٰ کو اپنی رحمت سے ان کا بھائی ہارون بنی اور انہیں بڑا بزرگوار کے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے لشہادت کلام اللہ سر کے بال پکڑ کر کھینچے۔

چنانچہ کلام اللہ پڑھا ہوگا تو سورہ اعراف میں یہ بھی دیکھا ہوگا، فَأَخَذَهُ بِرَاسِ

لہ اور اس سے پہلے یوں فرماتے ہیں و ملارجع **بیانی** قومہ غضبان اسفا اور جب حضرت موسیٰ (باقی عاشیہ بر مث)

جیسے ہمارے تمہارے جسم میں ہاتھ پاؤں، آنکھ، ناک اعضا ہیں اور سر ایک کے لئے ایک ایک مقدار ہے۔ دو ہاتھ، دو پاؤں، دو آنکھیں پانچ انکلیاں ہر ہر ہاتھ پاؤں میں۔ ایک مسہ، ایک ناک، ایک نیز انتیاں دین میں بھی بہت سے ارکان ہیں۔ یعنی نماز، روزہ، نج، زکوٰۃ، اور پھر ہر ایک کی ایک مقدار ہے؛ نمازیں رات دن میں پانچ، تو روزہ برس بھر ہیں تھیں۔ علی بذا القیاس زکوٰۃ ہرسال ہے، نج عمر بھر میں ایک بار۔

مگر جیسے آنکھ، ناک اپنی مقدار معین سے کم ہو جب بُری معلوم ہوتی ہے، زیادہ ہو جب بُری۔ ایک ناک کی جگہ اگر دوناکیں ہوں اور دو آنکھوں کی جگہ اگر تین ہوں دیسے ہی بُری معلوم ہوں گی۔ جبکہ فرض کیجئے کسی کے اصل سے ناک نہ ہو یا کوئی ہو با بلکہ جیسے ہمارے تمہارے وجود میں کمی بھی اپنے انداز سے بُری معلوم ہوتی ہے ایسے ہی دین میں بھی کمی بھی اندازہ نہیں سے بُری اور ناموز دن ہوگی۔

اس مثال کے سُننے کے بعد اہل انصاف تو انصاف ہی فرمائیں گے اور جن کو خدا نے پیش کیے انصاف عنایت نہیں کی وہ ہماری تو کیا خدا کے صواب کی بھی نہیں مانتے، باقی سائل نے جو کچھ خلیفہ اول پڑھنے والے میں اس کا جواب بطور تحقیق تو اتنا ہی بہت ہے کہ ابو بکر صدیق **بَنْيَ نَهْيَنْ** جو نام احکام ان کو معلوم ہوتے۔ مزامیر کی بُرائی سُنی ہوئی تھی پر یہ تفصیل معلوم نہ تھی کہ صرف عید کے دن جائز ہے اور باقی مزامیر حرام، سو اپنے خیال کے موافق منع فرمایا۔ باقی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیدار ہونا ان کو بالیقین معلوم ہوتا تو پھر اس اعتراض کی گنجائش تھی کہ ابو بکر اس کو مزامیر سمجھتے تھے۔ تو یوں معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے بنی کو مزمار شیطانی کا سننے والا سمجھا اور مخصوص نہ سمجھا۔

علاوہ بعض اعتراف اسے کہتے ہیں کہ جس پر اعتراف کیا جائے اس کی ان باتوں کو توثیقی ہو جاؤں کے نزدیک ستم ہوں اور اگر اس کے نزدیک ایک بات مسلم ہی نہیں تو اس کا توثیقنا اس کو کیا مضر، مثلاً اہل اسلام پر اعتراض اسے کہتے ہیں کہ حضرت سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کا نفوذ بالشہد بنی نہونا، سا صراکا ہیں، دنیا پرست ہونا ثابت کرے اور ابو جہل کا کافر یا دنیا پرست اور برائی کا ثہرت اہل اسلام کو کیا مضر ہے؟

سو اہل سنت و جماعت کے نزدیک مباحثات جیسے امتحان کو مباح ہوتے ہیں، انہیاً کو بھی مباح ہوتے ہیں۔ ہاں اتنا فرق ہے کہ بہت سے مباحثات امتحان کے حق میں کسی قدر

پہنچت جناب عثمان رضی اللہ عنہ کے گمان رکھتے ہیں، کلام اللہ پر عمل نہ کرنا، دونوں صورتوں میں میسر نہیں۔ صرف اتنا فرق ہے کہ پہلی صورت میں مثل کفار زمانہ سید الابرار احمد مختار صلی اللہ علیہ وسلم کے ہوں گے، دوسری صورت میں مثل کفار زمانہ جامیت کے بالجد کلام اللہ کے عاملوں حافظوں پر یہ بات مخفی نہیں کہ حضرت ہارونؑ فرعون کے پاس جانے سے پہلے بنی ہوچکتے ہیں اور علی ہذا القیاس حضرت موسیٰ علیہ السلام کا وفات کے لئے کوہ طور پر جانا اور حضرت ہارون علیہ السلام کو اپنا خلیفہ بنانا اور چھ ساری کابنی اسرائیل کو گراہ کر دینا اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کا خاتمہ میں لوٹ کر ہارون علیہ السلام کے سر کے بال پکڑ کر ٹینگ کریے کہنا: **آفھیت اُمریٰ جس کے یہ معنی ہیں کہ تو نے میرے حکم کی نافرمانی کی۔**

یہ سب باتیں فرعون کے غرق ہونے کے بعد کی ہیں ۔ چنانچہ سورہ اعراف، سورہ طہ، سورہ شمراء کے سیاق و مباق اور نیز ماتفاق شیعہ و سنی ثابت ہے ۔  
اب حضرات شیعہ کی خدمت میں اس علام فاندن ان اہل بیت کی یہ گزارش ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اگر حضرت ہارون علیہ السلام کو دہی حکم کیا تھا جو حکم خدا ہے اور انہوں نے اس کی تافرمانی کی، جس کی نسبت یہ فرمایا **انفعیت اہمیت** تب توحضرت ہارون علیہ السلام کی عصمت کو کیوں نہ کھاتا ہے گا ؟ اور اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوئی امر خلاف مشرع ارشاد فرمایا تھا تو حضرت موسیٰ علیہ السلام کی معمومیت کو نموز بالشد داغ لگے گا، اور اگر وہ حکم نہ موقوفی مشرع تھے مخالفت مشرع، یوں ہی ایجاد و نیوی میں سے تھا تو حضرت ہارون علیہ السلام کا قصور ہی کیا تھا جو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان کی ہنگام عزت کی، ان کی نبوت اور پڑائی کا کچھ لحاظ نہ کیا ؟  
قطع نظر نبوت کے حضرت ہارون علیہ السلام بڑے بھائی بھی تو تھے اور بڑا بھائی بھائے باپ کے ہوتا ہے ۔ بہر حال حضرت موسیٰ علیہ السلام سے یہ حرکت از قسم معمصیت تھی، جس سے عصمت کو داغ تو کیلگے بالکل سیاہ بن جائے، اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت ہارون علیہ السلام کی محنت اور جداس دست دگریاں ہونے کے بھی سہیں جاتی اور حضرت ہارون کے عاصی سمجھنے سے چنانچہ بیت **انفعیت اہمیت** ثابت ہے ان کی عصمت کو داغ نہیں لگتی ۔

تو حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اگر دوف کو مزار شبیطانی سمجھ کر منع کیا ہے جا کیا، اس میں اور اس میں توزین و اسماں کا فرق ہے۔ وہ قصہ کلام اللہ میں ہے جس کے انکا رسے کدمی کافر ہو جاتا ہے

اَخِيهِ يَجْرِيُ الْيَمِّ۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ جو معرفت ہوا، اور سرہ طہ میں، وَاجْعَلْ لِيْ دَبِيرًا میں آئی ہارونَ آئی اشْدُدِیْهِ اَزْرَقَ وَ اَشْرَکَهُ فُیْ اَمْرِيْ۔ اور سُورَةُ شرہابیں جمِدَ فَانْزَلْنَ الیْ ہارونَ بھی دیکھا ہو گا جس کو اپنے مقابل اور مابعد کے مانے سے یہ بات سلکتی ہے کہ حضرت موسیٰ نے حضرت ہارونَ کے نبوت کی استدعا اُسی وقت کی ہے کہ جس وقت ان کو خلعت بنت حاصل ہوا۔ غرض فرعون کی طرف جانے سے پہلے حضرت ہارونَ کی نبوت کے خواستگار ہوئے اور پھر قدَّاً وَ تَبَيَّنَتْ سُوْلَاتْ یَامُوسیٰ۔ سورہ طہ اور کلہ فَادْهَبَا پَایَا تَنَا مَعْکُومٌ وَ مُسْبَعٌ سورہ شرہاب میں موجود ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ دعا اور استدعا فرعون کی طرف جانے سے پہلے ہی مقبول ہوئی، یہ سارے خالے اس لئے دیئے کہ کوئی تجھی لا امتی بیوچ گلکارند کرے الگ چڑی شیعہ اپنی بہت دھرمی سے اب بھی باز نہ آئیں، کلام اللہ کو بیان عثمانی بتلائیں، کلام الہی نہیں۔ چنانچہ کہتے ہیں اور اس سئے علمائے اہل سنت نے اور نیز اس سچیدان نے ہر یہ الشیعہ میں اس کے جوابات دنداں لکھے ہیں اور ان سب سے بڑو کریہ ہے کہ الگ شیعہ اصل سے کلام اللہ کو نہ مانیں تو ہمارا ادھر بھی حساب اور لیکھا ہے، ادھر نہیں ادھر سہی، آپ کو پچھاڑیں گے آخر شیعہ و سئی حدیث ثقلین کے سمجھی قائل ہیں۔

اس حدیث کا حصل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں تم میں دو بھاری چینیں چھوڑے جاتا ہوں، ایک کتابہ اللہ، دوسرا ہی اپنی عترت۔ جب تک تم اپنے دونوں کو پکڑے رہو گے قب تک گمراہ نہ ہو گے اور فنا ہو رہے ہے کہ کلام اللہ کسی پاس ہو اور نہ پکڑے یعنی اس پر عمل نہ کرے یا پاس نہ ہو کوئی چینیں لے جائے یا جلا دئے، جیسا حضرات شیعہ

(باقی کاشیہ اڑاٹ) علیہ السلام و اپنی تشریف لائے اپنی قوم کی طرف تو غصہ میں بہرے ہوئے اور نجیہ خاطر قال خلغمتوںی من نبدي اجلتم امرد بکو فرمایا تم نے میرے بعد برا کام کیا اور اپنے رب کے احکام کو آئنے نہ دیا اور جلدی کریٹھے اور ایسی الا الوام و اخذت میرا سدھیرا میسہ اور تورات مقدس کی تحریکیں چھینک دیں اور حضرت ہارون کے سرکے بال پکڑ کر اپنی طرف پھینپھنگے۔ ۱۲

لہ قل رب اشیح لی صدری ویسیری امری فرمایا اے رب گھوڑے میرا سینہ علوم دعارت  
سے او میرے کاموں میں آسانی عطا فرموا واحل عقد ڈا من لسانی یقہنہ تو لوی اور میری زبان کی لکھت دوڑ  
فرماتا کہ میری بات لوگ سمجھیں واجعل لی وزیر ام انھی ھر وون اخی اشد بدھ اڑی و اشرکہ  
فی امری اور میرا ذریز دشیرے بھائی ھماروں کو بتا دے جس سے میری کمزت مضبوط ہو جادے اور  
اسے میرے امور راست میں شرک کر۔ ۱۷

یہ قصہ حدیث واحد میں ہے جس کے لکاں سے کفر عائد نہیں ہوتا۔ وہاں حضرت موسیٰ علیہ السلام جو بنی ہیں اور بنی بھی کیسے بنی ہارونؑ کو عاصی سمجھتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ بنی کافہم کیا ہوتا ہے؟ یہاں اگر دن کو مژما شیطانی سمجھا تو ابو بکر صدیقؓ نے سمجھا جوان کے معتقدوں کے نزدیک بھی بنی نہیں، امتنی ہیں، حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کم ہیں، حضرت موسیٰ وہاڑوں علیہما السلام سے بدرجہا کمتر ہیں، ان کی غلط فہمی سے سنیوں پر کچھ عیب نہیں لگتا۔ کیونکہ ان کے نزدیک سوابنی کے کوئی مخصوص نہیں اور شیعوں کے اصول کے موافق بنی قومنی، امام جمیں مخصوص ہیں۔

پھر سُنی تو اعمال ہی مخصوص کہتے ہیں جسے مخصوص کہتے ہیں۔ شیعہ مخصوصوں کو فہم میں بھی مخصوص سمجھتے ہیں، جیسے اعمال میں مخصوص سمجھتے ہیں۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ گناہ ان سے صادر نہیں ہوتا، دیسے ہی غلط فہمی سے مخصوص ہوتے ہیں۔ سو اگر حضرت ابو بکر صدیقؓ نے غلطی سے دن کو مژما شیطانی کہہ دیا تو کیا گناہ کیا؟ ایک غلط فہمی ہوئی، جس سے نہ ولایت میں نفقات ہے سنیوں کے نزدیک نہ خلافت ہیں۔ بلکہ ان کے نزدیک بنی سے جی غلط فہمی ممکن ہے اور حضرت موسیٰ علیہ السلام سے شیعوں کے نزدیک (بوجہ مخصوصیت) غلط فہمی تو ممکن نہیں حضرت ہادون علیہ السلام کو جوانہوں نے عاصی سمجھا تو شیعوں کے نزدیک نجوذ بالند صحیح سمجھا ہوگا۔

علاوہ بری حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اگر شیطان کی طرف نسبت کیا تو سببے دالیوں کے فعل کو نسبت کیا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مرن نسبت نہیں کیا، بلکہ آپ ہی کی خاطر بھرہ کا، یعنی جیسے اور کافروں، فاسقوں سے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ادب نہیں کرتے تھے، رشتے بھرگتے تھے، یہاں بھی بمقتضائے اوبی محبت بُری عصمت ہوئے اور منع کیا۔

اور جب کفار، فجار کے اعمال دیکھنے کے باعث انہوں نے یہ خیال نہیں کیا کہ آپ برضنا در غبت دیکھتے ہیں، ایسے یہاں بھی بشرط بیداری یہ نہیں سمجھا تھا کہ آپ برضنا در غبت دیکھتے

ہیں بلکہ سات کلام سے فہم ہو تو یہ بات صاف روشن ہے ابو بکر صدیقؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی نسبت خیال کیا کہ آپ کو یہ فعل بُری معلوم ہوتا ہو گا پر آپ شاید ایسے چپ ہوں جیسے بعض بزرگ بوجہ کمال حلم کے چھوٹوں کی بہت سی بُری نظیروں پر سکوت کرتے ہیں۔

غرض حضرت ابو بکر صدیقؓ نے لگان میں یہ آیا کہ آپ کو بُری معلوم ہوتا ہے مگرچہ کوئی کروہات نہر ہی سے آپ منع نہیں فرماتے اس لئے آپ نے کچھ ارشاد نہیں فرمایا، سو ابو بکر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کو بوجہ کمال ادب کے اتنی بات بھی بُری معلوم ہوئی اور یہ ایسا قصد ہے کہ اپنے بزرگ کے سامنے کوئی بُری کا حقہ پینے لگے اور وہ (بزرگ) بوجہ داشتمانی خود کچھ نہ کہیں لیکن ان کے خادم یوں کہیں کہ ہیں! ایسی بے ادبی بزرگوں کے سامنے؟ لیکن ملا حنفہ قصہ حضرات موسیٰ وہاڑوں علیہما السلام سے خوب روشن ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے خود حضرت ہارون علیہ السلام بنی کو عاصی سمجھا، اسے بھی جانے دیجئے عصیان اور مژما شیطان میں بھی زہیں اور آسمان کا فرق ہے، مژما شیطانی سے تو فقط اتنی بات معلوم ہوئی کہ شیطان کو اس نیں میں دخل ہے، یا شیطان اس سے اُڑسش ہوتا ہے۔ یہ نہیں ثابت ہوتا کہ مشرک یا کافر یا گناہ کبیرہ یا صغیرہ یا کروہ تحریکی یا نزدیکی غرض ایک گول بات ہے۔ حس کے بیس پہلو ہیں۔ اور ٹکا ہر ہے کہ شیطان کو ان سب اتوں میں دخل ہے۔ بلکہ طول اہل اور حدیث نفس کے بھی شیطان ہی سے ہوتی ہے، اور حضرت آدم علیہ السلام کی نسبت شیطان کی وسوسہ اندازی خود کام اللہ میں نہ کو رہے: **وَسُوْسَةَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ**۔ سورہ اعراف میں اور فَأَلْهَمَ الشَّيْطَانَ عَمَّا فَأَخْرَجَهُمَا إِلَّا كَاذَابِ فیْهِ وَدِيْكَاهُ سُلْطَانُهُ کا۔ اور صرگروہ انبیاء میں **وَهَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَمْ يَنْهَى إِلَّا وَذَنْبُنَى الْفَلَقُ الشَّيْطَانُ فِي أُمُّيَّتِكُمْ**۔ موجود ہے۔ ان سب آئیوں کے ترجمے دیکھئے اور انصاف کیجئے کہ وسوسہ اور القاء شیطانی کی اضافت مژما شیطانی کی اضافت سے اکس بات میں کم ہے، مگر عصیان نافرمانی کو کہتے ہیں جس سے انبیاء، بالیقین مخصوص ہیں۔ اب حضرات شیعہ بڑائے خدا انصاف کریں کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ کے مژما شیطانی کہنے اور

لئے ہم بے چاری کا یہاں سیا کام ذہن سیم اور فہم مستقیم تو آپ لوگوں کے نام سے خراطے ہیں نہر جھائختے ہیں۔<sup>۱۲</sup>

لئے پس اس کے واسطے شیطان نے پھسلا ریا پھر دلوں کو نکال دیا میں سے جہاں کردہ دلفتھ

لئے اور نہیں بھیجا ہم نے تیرے سے پہنے کوئی رسول اور نہ کرنی بھی مگر جیکہ اس نے کوئی ننکار تو زادہ شیطان نے اس کی تباہیں وسوسہ۔<sup>۱۳</sup>

لہ محب تماشے کے اور مخصوصت المکا دنور دشکر کے الامان الامان اور حضرت تقیہے چاری صحت بے چاری سے دست دگریاں؟ غور فرمائیے کہ تقیہ کی جبکہ بُری چیزیں بے کر عصمت کوں نہیں یعنی دستیں۔ ایسے کہ امام کا معلم قول و فعل بالتفقیہ اور بغیر التفقیہ شہرا تو دارثہ اور سیاں بالتفقیہ اور بغیر التفقیہ کے اور بوقول و فعل دارثہ بالتفقیہ میں تو لامحالہ رہ مٹکوں و نامعتبر ہر کام کا معلم قول و فعل مٹکوں و نامعتبر ہو گا۔ اور یہ شکوکیت اور بے اعتباری مٹکی عصمت ہر فی تو لامحالہ تلقیہ منانی عصمت ہر ٹو اس جان بہرہ۔

ٹو لامحالہ قتل کرست لب کے سے مٹکیں!

ما جس اول و مقدمی اہل سنت کے نزدیک صورخ مقیر نہیں۔ مجمع ابخار کے آخرین دیکھ پہنچے۔ داقعی کی شان میں کیا لکھا ہے۔ مگر اس بات پر ترزا نظران اور اساق عقب گذاری پر حکم گیریں گے۔ اور یہ کہیں گے کہ ساری باتوں کو خر اور اساق غلطی بتانے لگا اور صاحب ساراں اب ستر من کو کوئی یوں نہیں کہے گا۔ کہ حضرت نے جب اسکی طوفان شیطان ہی لکھا ہے۔ کوئی اہل علم تو بتائے۔ کہ حضرت نے کہا ایک بات کے کوئی بات پر کی لکھی۔ اسکے یہ عرض ہے۔ کرم نے آپ کی خاطر سے اس روایت کو مانا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے رونے کی اگر شکایت ہے تو سفرت ایسی بھی بیشاد است سال موریں ابی بکر کو رہے۔ اگر حضرت عائشہ نے اس کا دصان نہ کیا۔ اس نے یہی صاحبیت اور زوجیت نہیں کا کچھ لحاظ نہ کیا تھا۔ تو حضرت ایسی نے اس کا کچھ دصان نہ فرمایا کہ کل اس نے حضرت عائشہ زوجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجیت اور صاحبیت کا دصان نہیں کیا تھا۔ مگر کو اس کے غم میں رونما سب نہیں۔ یہ کوئی کو حضرت ایسی نے ہی جنگ جمل میں حضرت عائشہ کی زوجیت و صاحبیت کا لحاظ نہیں کیا۔ اگر اس بات کا لحاظ کرتا ہو تو اسی وجہ سے ان کا علم نہ کرنا مناسب تھا۔ تو یہ فرمائیے کہ حضرت ایسی نے ایسا کام کیوں کیا۔ اور اگر یہ دعا ہے۔ کہ حضرت ایسی جنگ جمل میں حق پرستی۔ اور دیں اس کی یہ ہے۔ کہ محمد بن ابی بکر نے اپنی بہن کا لحاظ نہ کیا۔ تو اس کا یہ جواب ہے۔ لاریب حضرت ایسی برحق تھے ہم وہ نہیں کر سکتے۔

شیعہ حق بات کو ہضم کر جائیں۔ پاس کہنے سے کیا فائدہ۔ محمد بن ابی بکر سینوں کے نزدیک مقتدا اور پیشہ اور امام وقت تھے جن کا فنی سینوں کے نزدیک مستند ہے۔ وہ دوسرے یہ نے کہ اگر زکار نہیں کیا۔ تو حاجت سندری کیا ہے۔ اہل سنت حضرت ایسی کی خلافت کے وقت ان کے خلیفہ برحق ہونے کے دل سے قائل ہیں جیسے خلافت کی خلافت کی حقیقت کے ان کے زیاد خلافت میں قائل ہیں سند کی تو اس وقت ضرورت ہوتی جب اہل سنت حضرت ایسی کے برحق ہونے کے منکر ہوتے۔ پھر اس بیہودہ سرائی سے کیا فائدہ۔ اس پر حضرت عائشہ اور حضرت ایسی کے رونے سے آپ کریں ہاتھ آیا یہ تو فرمائیے کہ یہ کیون سی دلیں ہے۔ اسے کلام اللہ کی آیت کہتے یا حدیث کی دلائل کہتے۔ اس دیوار اُنکی تزگ سے اس بحث میں کیا ہاتھ آیا۔ کی خلافت حضرت ایسی سے ہاتھ آگئی۔ یا آپ کی امامت کے سک کا تبالہ اس سے درست ہرگیا۔ مثل مشورے ہے بیاہ میں بیج کا لکھا کیا، امامت حضرت ایسی کی کجھ۔

لئے۔ اور نہ نہنا تو بچ پر دشمنوں کو اور نہ کر تو بچ کو ہر را قوم ظالمین کے۔ ۱۲

سچنے سے عصمت کو بے لگتا ہے یا حضرت موسیٰ علیہ السلام کے افعاصیت امری ہے؟ صاحبو! یہ ساری غرای کلام اللہ کے یاد نہ ہونے اور کلام اللہ پر شک اور عزل نہ کرنے کی ہے۔ اگر حضرت شیعہ کو کلام اللہ کی طرف توجہ ہوتی تو اس اعتراف کو منہ پر جھی نہ لاتے۔ خیر خدا نہ کریم ہیں اور انہیں کلام اللہ کی پیروی کی توفیق ہے۔ بالجملہ حضرت شیعہ کی خدمت میں ہماری یہ عرض ہے کہ ابو بکر صدیق تو مقتضانے تقریبے قصور نہ کلے، پھر اب ان صاحبوں کو ہمارے اعتراض کا جواب دینا چاہئے کہ :

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے با وجود کی حضرت ہامدن علیہ السلام کی نبوت اور عصمت سب سے زیادہ واقع تھے (بعد از خدا)، کبکہ آپ ہی کی اسد عاسے ان کی نبوت کی نوبت پہنچی۔ پھر کوئی ان کو عاصی سمجھا اور پھر سمجھے بھی تو اس درجہ کو کہ شک کا بھی احتمال نہیں۔ ہر طرح سے یقین کا یقین ہے، در نہ سر کے بال اور ڈاڑھی کے بال کھینچنے اور پکڑنے کی نوبت نہ آتی۔ بلکہ آیت : وَلَا شُتُّمْتُ فِي الْأَعْدَاءِ وَلَا تَبْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اُن کو زمرة ظالمین سے سمجھا۔

### السؤال الثاني

ویکھو معاویہ بن ابی سفیان نے قابو پاک محمد بن ابی بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ اہل سنت کو قتل کی اور حمار کے شکم میں رکھ کر ان کی لاش کو جلایا اور اُم حبیبہ خاتون معاویہ نے کہ کو سپند بھجن کر عائشہ اپنی سوکن پاس ازراہ فرح و سرور یحیی دیا کہ تمہارا بھائی اسی طرح مار کر بھجا نا گیا۔ سو عائشہ نے تامر گل غم بادیں کل گوس پسند شکایا اور عائشہ وجہاب الیہ خبر اس کی سُن کریت روئے اور اُم حبیبہ قاتل پر اس کے لعنت کرتی تھی، کما ذکرہ الواقعی حال انکہ یہ باراد وہی برادر تھا کہ جو وجہاب ایسی کے ساتھ ہو کر اپنی بہن عائشہ کو صافی تھی اسی علی حرب کب حربی بصرہ پر ہے نہیں دی اور پکھ جیا۔ آنحضرت اور زوجیت و صاحبیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ترکیا۔

الجواب للسؤال الثاني

جواب سائل صاحب وقت سوال کچھ بیک بھی نہیں کئے ہوتے ہیں۔ اہل فیض معلوم نہیں ہوتے ہیں، اہل فہم بھی نہیں معلوم ہوتے، کہ وہ سیتوں پر اعتراض کرتے ہیں۔ یا شیعوں پر یادوں پر۔

لہ اور نہ نہنا تو بچ پر دشمنوں کو اور نہ کر تو بچ کو ہر را قوم ظالمین کے۔ ۱۲

یہ ہمیں تقریر یا اور اگر مقصودی والہا تجربہ تھے باطن یہ نسبت زوجہ مطہرہ و حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہے ۔ اور اس پر دیے یہی حضرت عائشہ پر طعن مد نظر ہے ۔ تو ما فی مصیر عہد مشہور کلخ انہما زندگی اس سنت پر مناسب تجویز ہے تھا کہ استقام ام المؤمنین عہدہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم میں ہم یعنی دل کے پیغمبروں پر چھوڑنے پر ایسے نام بکار دیں کوہ بہ کہنا کیا شیطان کو برائی کی کی حاجت ہے ۔ اور اس کی وجہ اور نہادت کی ضرورت کیا ہے ۔ جیسی اس کی خوبی اور بزرگی معلوم ہے ۔ حضرت رواضنگی شان میں بھی مشہور ہے ۔ (ادا دھی خرا دہ اللعنة از دخیز دیر و میریزد) بالجملہ رافضیوں کے بہائیتی کی تو حاجت نہیں ۔ ہاں جواب اعتراض چاہئے ۔ صاحب تحقیقی جواب تو اس کا یہ ہے کہ لا ریب اپنے ایام خلا میں حضرت امیر افضل پیر تھے۔ بیشک وہ حق پر تھے ۔ اور حضرت عائشہ خطاب پر تھیں ۔

بوجہ خطاب نیاں معاشر نہیں ۔ ورنہ روزہ میں یہو لکر پانی پینا کھانا کھانا یا بوجہ خطاب جیسے دھنور کرنے میں بھی پانی حلن میں اتر جاتا ہے ۔ ایسے امر کا مرتكب ہونا مجب عذاب اور وجوب کفارہ ہو اکرتا ۔ علی بنا تھیاں بوجہ غلطی اگر کوئی حرکت نامناسب ہو جائے تو اس پر بھی خدا کے یہاں سے گرفت نہیں ۔ ورنہ اب رکے روز قریب عز و ذہب آتا ہے کہ ابھی غروب نہیں ہاں آگ کوئی شخص بوجہ غلطی یوں کہے کہ آناب عز و ذہب ہو گی ۔ اور یہ کچھ کروزہ افطار کر لے اور پھر آناب نو دار ہو جائے ۔ چنانچہ اکثر ہو جاتا ہے ۔ تو لازم یہ ہے کہ ایس شخص مذہب اور حلال کہہ بااتفاق شیعہ و سنی ایسے افواہ پر خدا کے یہاں مو اخذہ نہیں ۔ ایسے شاہزادت صاحب اور رکابی اصحاب جو جہاں پیش آئے ۔ یا میانہ عات انبیاء جیسے حضرت مارون اور حضرت مولے علیہ السلام کا حصہ گزرا ۔ سب بوجہ غلطی ہوئے ہیں ۔ جان بوجہ کر نہیں ہوئے ۔ جو ان پیسا عتراف میں کیا جاوے ۔ باقی رہی یہ بات کہ وجد غلطی کیا ہوئی ۔ اس کا جواب اول تھی ہے کہ تم کو اس سے کیا جائش ۔ حضرت مولے اور حضرت مارون کی طرح مھنوں کو نیزگ سمجھا جائے ۔ او عجیتی نظر ہے تو شے حضرت عثمان کے قاتل حضرت ابیر کے ساتھ ہوئے تھے ۔ بو حضرت امیر بابی وہ قدماں کے لیئے میں دیکھ رہے تھے کہ ان شوہ و پیغمبر نے بنی بیانی طریقے زور کی خلافت کو حجب ایسا اگر عتراف میں ہے ۔ یا پر نسبت محاربات حضرت ابیر کوہ طعن ہے ۔ تو وہ بھی مندن ہو گیا ۔ بالجملہ زیر بزرگ دیا تو میری خلافت ابھی جیسے بھی نہیں پائی ہے تا بوس کیونکرائیں گے ۔ ورنہ اہل سنت دالمجاعت کے نزدیک یہ حاربات بوجہ غلطی واقع ہوئے ۔ طرفین سے قصور کی تھیں ۔

یہی حضرت مولی دہارون علیہ السلام دست دگریاں سہئے ۔ اور ہاتھا پائی میں قصور دلوں میں سے کمی کا نام تھا ۔ باقی رہا جلد ہر کبک حریبی ۔ اس کے یہ معنی ہیں کہ جان بوجہ کر نہ بوجہ غلطی جو تم سے لے الشیۃ لزان نہ اہ الامۃ مثل مشہور ہے ۱۶۰

لڑکا۔ تو گویا مجھ سے لڑکا یہ نہیں کہ جس طرح سے کوئی تم سے رہے مدد یا خطاڑا یا بوجہ غلطی وہ سب میری ہی رہائی کے برابر ہے۔ ورنہ آیت مکان ملومن ان یقتن موصیٰ اک خطاڑ جس کے معنوں سے صاف یہ بات روشن ہے کہ تقلی خطاڑیں کچھ نہیں غلط ہو جاوے گی۔ اور یہ بھی نہیں اگر مذکور حدیث عام ہے تو اسی وجہ سے عام ہو گی کہ فاسد الفاظ حکوم پر دلالت کرتے ہیں مگر جسے غیر محرک کو عام لیتے ہو تو نہیں حربی کو بھی عام لیجئے اور یہ ہدایت فہم تقابل محوظ رکھئے۔ یعنی یوں کہے کہ تم سے مدد اڑانا تو مجھے اڑو کے برابر ہے۔ اور تمہے خطاڑ رہنا مجھ سے خطاڑ رہنے کے برابر ہے مگر خطاڑ سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مدد اڑانا اور آپ کی جان پر جھوک رکھیں کرنے بھی ہے مغلی اور یہ خبیری میں اگر کسی سے یہ حرکت ہو جائے اور بعد مسلم متین ہو کہ شرائط آداب بجا لائے تو تقدیم نفی کی روے تقابل عتاب نہیں۔ بمقابلہ کوئی کی تو کچھ حاجت نہیں۔ ابی عقیل کے نزدیک بیدبی ہے۔ نفی کی بات پر جھیٹے تو کلام اٹھ موجد ہے۔ لفظ بعد ما تیش اور من بعد ما جاہاتهم البینات اور لفظ وهم ہیں مسون سے ظاہر ہے کہ عتاب ای وجہ سے ہے کہ وہ جان کرایی حرکتیں کرتے ہیں۔ بکار آیت کا ولئے ابتعد اہو اہم بعد الذی جاہک من العلم مالک من اللہ من ولي دکا نصیرہ سے یہ سیم سرتاہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم یہی بوجہ خطاڑی اگر کچھ مخالف منی مذاہدی کر بایش۔ تو کچھ حرج نہیں۔ بالیہ خدا کی خالقیت بوجہ غلطی جب نظر نہ ہو تو رسول اللہ علیہ وسلم کی خالقیت بوجہ غلطی بدر جم اولی مضر نہ ہو گی۔ پھر حضرت کی خالقیت اگر بوجہ غلطی ہو تو اس کا ذکر کچھ نہیں۔ اور یہ بھی نہیں لفظ حرب ک عام اور لفظ حربی شیعوں کی زبردستی سے خاص ہے مگر جیسے حدیث مذکور میں مذکور فدا عالم یقتن موصیٰ

متعدد افخیز اُرہ جہنم خالد افیحہ و غضب اللہ علیہ ولعنة داعد لہ عذاباً عظیماً ہی بھی با اعتبار الفاظ عام ہے۔ باعی۔ نافی قطعیت الظرفی اسیں لے چاہئے مون کو کتنی کرسے مون کو گردھوکے سے ہو جائے تو فیروز ۱۲ بہادر کی تحریر سے پاس علم رہا۔ جو کا خدا کی جانبست کرنی مالک اور مددگار ۱۳ تھے بہادر اس کے کردخیز ہوا تھے اور بہادر کی کہاں ان کے پاس و لائیں داخخ ۱۴

اس میں سب آگئے۔ اب زیادیت کے خود رسول اللہ علیہ وسلم نے زانیوں کو قتل کیا۔ ادا میر نے سینکڑوں یا غیر کوٹتیتے کیا۔ اور ارباب کا یہ یادیت سبھ کی معنوں تھی۔ مذجہدان شیعہ اس سے انکار کر سکیں۔ اور علماء اہل سنت پھر کیا ایضاً سے کہ ایک حدیث کے بھروسے جس میں کسی قدر ضعف ہی بھی یہ بھی احتمال کے کو غلط ہوتا تھا اور شدید ہے کہ الفاظ اللہ آیت کو نہیں دیکھتے۔ کہ اس میں شریعتی باتی نہیں چھوڑا۔ تپر غلطی روآہ کا احتمال نہیں پھر اس کے باعث کہاں کہاں اعتراض پڑتا ہے اور جواب اذای اسی ہے کہ حضرت ایمیر کے حق میں رسول اللہ علیہ وسلم نے جنکھری فریادیا ہے۔ تو ازداج مطہرات کو حق میں (البُنی اولی) بالمرمیت عن انفسهم داڑی اجسٹھہ مہا فیم فریاد ہے۔ اور سر رام والدین کو حق میں لا تقدیم دن لا الہ دیم دیا والدین ۱۔ حسانا فریاد ہے۔ تو اسی سے اور سر رام والدین کو حق میں لا تقدیم دن لا الہ دیم دیا والدین ۱۔ حسانا فریاد ہے۔ اسی سے اب یہی عرض ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کام ایمان میں بھی شک کی گنجائش نہیں جو یوں ہے کہ اور میں کی والدہ تھیں۔ ان کی نعمتیں پھر کیا ایسا احسان تھا کہ ایسی والدہ کا یوں مقابہ کرتے اور اگر یہ خیال ہے کہ حضرت عائشہ خطاڑ تھیں تو یہ بات کو تھرے مناسب ہے۔ سن کیں تو کیں شیعوں کو اس کے کہنے کی گنجائش نہیں کیونکہ آیت اسما یہید اللہ لیدہ ہب عنکم الرجس اهل البیت ویظہ تقطیعیہ اہو ان کے نزدیک معلمت پر دلالت کرتی ہے اور پھر آیت دیکھ لیجئے۔ کس کی شان میں نازل ہوئی ہے ازداج مطہرات یا حضرت علی کی کلام اللہ موجود ہے۔ دیکھو ازداج کا ذکر ہے۔ یا حضرت ایس کا۔ اور اگر حدیث عبار پر کو دستے ہو تو اس سے توصیتی بات تھی ہے کہ آیت ان کی شان میں نازل ہے نہیں ہوئی۔ ورنہ اس دعا کی کیا حاجت تھی کہ عبایین بختی کو شامیں کر کے یہ فرمائی۔ اللهم ہو لام اہل سے بیقی الم بام لبید دعا منے جیسے دخل بختی دمرہ اہل بیت میں سدوم ہوتا ہے۔ ایسے یہی سدوم ہوتا ہے کہ آیت ان کی شان میں نازل نہیں ہوئی۔ ہاں اگر یہ دعا بیان نہ دیت ہوتی تو یہ احتمال تھا کہ دعا بیان نہ دیت نہیں ہوئی۔ مگر اس میں سبھی نہیں بخیم یہی اس طرف ہیں کہ آیت ہے نازل ہوئی۔ دعا پہنچے باقی

۱۔ اور یہ تقدیم کیجا ہوں کو قصدا تو اس کی سزا ہم ہے۔ اس میں پا ڈالا باد رہے گا۔ اور ضادہ تعالیٰ اس پر غفرانہ فرمائے گا اور اس پر غفرانہ فرمائے گا۔ اور اس پر سبھت بُناہد اس بے۔

۲۔ میون عاصی کو حملہ فی الشارعہ سروگا۔ یہاں خالد کا الفاظ تیقیناً اور تبریزیہ نہ کر رہے۔ ۳۔ محمد بن مأکری محقق عنہ تھے جنہیں بہت نزدیکی سمعت ہے۔ بوسین کے ساتھ اس کی جا رہی میں اور بیانیں اس کی تمام مریضی کی بائیں ہیں۔ ۴۔

کو لقب اہل بیت تو اول ہی سے اندراج اور پیغمبر نبی کو پر خطا بخاطر خاص ازدواج ہی کے ساتھ ہے۔ کو وعده مذکور سبکے ساتھ ہے جیسے کہنی بادشاہ پسے تو کہ کو بلکہ کریں ہے۔ کہ ہمارا ارادہ ہے کہ کل نوکری کو اتفاق دیں۔ سو یہ خطا بخاطر ایسے ساتھ ہے پر وعده سب نوکروں کے لئے ہے۔ بالجملہ پیغمبر کے اہل بیت میں داخل ہونے کی وصیتیں ہیں درست اصل سے آیت ازدواج کے حق میں ہے۔ ان کے خارج اہل بیت ہوتے کا کوئی احتساب ہیں۔ اگر بے تو اہل بیت کے خارج ہونے کا احتساب ہے۔ اگرچہ غلط ہے۔ کیونکہ بالتفاق اہل سنت وہ بھی اس فضیلت میں شرکیں ہیں۔ اول سستھے۔ یا پیچے ہو گئے۔ پھر جب یہ آیت مذکور عصمت پر دلالت کرے۔ چنانچہ شیعہ بھی پیغمبر کی عصمت اسی سے ثابت کرتے ہیں۔ تو ازدواج مطہرات بدرجہ اولیٰ معمصہ ہوئی گی۔ انہوں نے جو کچھ حضرت امیر کے ساتھ کیا۔ سب بیاہ کا۔ پھر کی وجہ ہرئی کہ حضرت امیر نے ان کے ام المومنین ہونے کا لفاظ نہ کیا۔ بزرگوں اور الدین کی اطاعت چاہئے۔ وہ امین کو نفر نہ کی اطاعت کی پوچھ رہا جس نہیں ہی وہ جو معلوم ہوتی ہے۔ کہ حضرت امیر کے ذمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت واجب ہوئی کیونکہ حضرت امیر کے حق میں بائزہ باپ کے تھے۔ یہ تہمتاً تو حضرات ازدواج مطہرات ام المومنین کیوں ہوتیں۔ پھر جب حضرت امیر نے باوجویکہ عقیدہ شیعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل معلوم ہوتی ہیں۔ چنانچہ حدیث مندرجہ سوال سوم سے واضح ہے۔ اور نیز حال قائل شیعہ پیکاپڑتے ہے۔ زبان سے کہیں یا نہ کہیں باجیوجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اختیار رکھتی۔ کب نہیں لہ دال الدقائق۔ تو حضرت عائشہؓ کے حق میں بائزہ دال الدقائق۔ اور پھر الدین بھی کیسی معمصہ کہان کی اطاعت اور فرمانبرداری بھی ان کو ضرور ہتی۔ سو اب حضرات شیعہ کی خدمت میں عرضی ہے۔ کہ اپنے اعتراضات کا جواب تو دنیا ہوئے ہوئے لے چکے۔ ہمارے ان اعتراضات کا جواب چاہئے۔ باقی رہائی تھی کہ حضرت ام جیبہ نے گو سندر بھون کر حضرت عائشہؓ کے پاس بیجا۔ اور ان کے بھائی کی نسبت کھلا بھی اور حضرت عائشہؓ نے گوشت کھانا چھوڑ دیا۔ اول تدبیر قصہ بے سند ہے۔ اور اگر ہو بھی تو اس کا ذکر کرنا اور بساحثہ کو ایسے منصانیں سے طلب دینا خود جنگ زمانہ ہے۔ صاحب ابسا ہڑھے کوئی سینا پڑیا ہیں جو حضرات شیعہ مورثی کی طرح ایسی باتیں گاتے ہیں۔ اس کے جواب میں نقطہ نظر کافی

لے۔ اور کیسی اطاعت کو گوئکرو میت بنسی خلانت بلا فصل سے ہاتھ دہو۔ یعنی دم نہ مارا احکام شریعتیں درستہ جوست

پیغمبر کو پہلے سے اہل بیت خدا یا یہ نہ فرمایا کہ ان کو اہل بیت میں داخل کر دے۔ مسماں کی وجہ ہے۔ کہ اپنے اور بیگانے اپنے نہیں ہو سکتے۔ جو قریب ہے وہ مرتی ہے۔ کوئی فرما دی کی نسبت یہ دعا تو کہیں سکتا۔ کہ الہی یہ شفیعہ پیر احتیقی بیان جائے۔ مل جس سے عبत شدید ہوتی ہے۔ اس کو بیٹھا خود کہ دیکارتے ہیں۔ اگرچہ بیگانہ ہی کیوں نہ ہو لے پاک کو عرف میں بیٹھا کہتے ہیں۔ یعنی حقیقی بیان نہ کہن ہیں۔ اسی طرح جو اہل بیت نہیں ان کا اہل بیت بہجانا نہ کن ہیں جو اس کی دعا کی جاتی۔ کہ الہی ان کو اہل بیت حقیقی بنا دے۔ ہاں ان کے ساتھ بھی معاملہ اہل بیت کا ساتھا۔ اس سے فرمایا۔ کہ الہی یہ بھی میرے اہل بیت ہیں۔ تو اپنارعده ان کے ساتھ پورا کر اور اگر ہیں کہتے۔ کہ اہل بیت تو پہلے یہ سے تھے۔ پھر وہ عاکے وقت اس لعنت سے ان کو یاد کر لیا تھا۔ سو یہ بات غرستہ دیکھئے۔ تو گوپتہ ترے کم ہیں۔ کیا جا بے باری عزاء کے کوئی معلوم نہ تھا۔ کہ اہل بیت بھی کون ہیں۔ جو آپ سچے بتلانے کے اور بتلانے کے ضرورت ہوں۔ جب مذاہن کریم تے وعده تہمہیر کر لیا تھا۔ آپ پورا کرنا۔ پھر وہ عاکی کیا حاجت تھی بالجملہ بہرست انصاف شیعوں کے جی میں بھی یہی ہے۔ کہ آیت ازدواج مطہرات بی کی شان میں ہے۔ ہاں جیسا کہنی بادشاہ امیر سے وعده کرے کہ تمہارے گھر کے لوگوں کو میں انعام دوں گا۔ اور وہ امیر وقت تفہیم انعام اپنی دختر و داماد نہ اسدن کو بھی بیجا کئے۔ اور یہ کہ آپنے میرے گھر کے لوگوں کے کے لئے وعده انعام کیا تھا۔ یہ بھی میرے گھر کے لوگ میں۔ کچھ اجنبی ہیں تو وہ بادشاہ باوجو دیکھ جاتا ہے۔ کہ بھی دوسرے گھر کی چاندیا بے گھر کے لوگوں میں داخل ہیں۔ تو اسے اور داماد تو درکشان۔ گھر کے لوگ اگر ہیں۔ تو بھی ہے۔ چنانچہ اہل بیت کا تاجیر ہے۔ اہل خانہ یا فرمانبرداری جو اس کے گھر ہتھے ہیں۔ مگر بوجہ عورم کرم و مزید قدر دشناک امیر مذکون کو بھی انعام دے تو کچھ بیہمیں۔ ایسے ہی یہاں بھی کہنا چاہئے۔ کہ پیغمبر کو گوناگون رکھتے ہیں۔ پر اصل سے اہل بیت میں تھے۔ مدرس اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا سے مادریا تے دیگر انعامہا سے بے پایا انعام اہل بیت میں بھی شرکیں ہو سکتے۔ چنانچہ قریب نہ دعا پر یہ شاہد ہے۔ اور بہت ہاتھ پاؤں مارے تیریہ بات بن چکی ہے۔

از صفحہ ۱۱۷ءہ۔ وہ اللہ تعالیٰ ہی چاہتا ہے۔ کہ تم میں سے جسی یعنی جماعت معاہدی خانہ اور باطنہ دین فرما سے۔ اسے اہل بیت تم کو ظاہر کریں۔ جیسا کہ حق طہارت کا ہے۔ ۱۲

لے۔ مسلم میں یہی جو نہ کوچھ بعلتہ اہل کہئے۔ جو رضاخت بیت کا ہے۔ اور مزاد اہل بیت سے نہ صاف است ازدواج مطہرات بھی اور مذاہن کی قانیت ہاڑج بعلتہ۔ اگرچہ لفظاً نہ رکھئے۔ تو نہ کاروڑ نہ کہیں۔ یہی کیسے ایک تھام میں لامکہ کی درستہ حضرت سارہ زوجہ حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم علیہ السلام فرمایا۔ اگر رعاست اسہد برکاتیں ایک اہل بیت میں

لکھ کر کہتے ہیں کہ یہ حدیث صحیح ہے اور کسی کو ضمیف کہہ جاتے ہیں۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے اکثر کتب طب میں اذویہ مفرده مزکیہ نافع مضر سب لکھتے ہیں پر اس کے ساتھ یہ لکھ دیتے ہیں کہیے دعا غذا نافع ہے اور یہ دوامفسر۔ سو کتب طب میں دیکھ کر نادان بھی نہیں کہتا کہ فلاں دوام یا غذا طب کی کتاب میں ہے۔ آؤ استعمال کریں۔ ایسے ہی احادیث ضمیفہ کو کتب احادیث میں دیکھ کر کاہر استدلال میں استعمال بھی کسی عاقل کو نہیں آسکتا ہے۔ تیسری میورت ہے کہ ضمیف کتاب اپنی کتاب میں موضوعات یا احادیث ضمیفہ جمع کرے۔ اور بعزم اس التزام سے یہ ہو کہ دینداران سادلوج ان احادیث کو غیر معتبر سمجھ کر اس کے موافق عمل کرنے سے باز پہنچ یہ کتاب ایسی ہے جیسے طبیب پرہنیز کی ہپیوں کی تفصیل لکھ کر حوالہ کر فے تاکہ کل کے دن کوئی دھوکہ نہ ہکائے۔ موضوعات ابن جوزی دعیو سب اس فہم کی ہیں۔ سو ایسی کتابوں سے سنتوں کے اسلام کے لئے کوئی حدیث نقل کی جائے تو ٹری شوخ چشمی ہے۔

چونکی یہ صورت ہے کہ بطور بیاض کسی نے ایک مجموعہ اکٹھا کیا اور رطب دیا ہیں سب اس میں بھرے تاکہ وقت فرست کے تحقیق کسے صحیح کو سنبھلے دوں گا اور ضعیف کو سکھال ڈالوں گا۔ اور پھر اتفاق سے یہ اتفاق نہ ہوا یا ہوا تو وہ اصل مُسُوَدَہ بیاض کسی کے ہاتھ لگ گیا۔ اس صورت میں بھی عاقل ہا یہ کام نہیں کہ اس سے استدال کرے۔ اکثر غیر مشہور کتابیں حدیث کی اسی قسم کی ہیں۔ سو غیر مشہور کتابوں سے حدیثوں کا یاد کرنا جب تک مفید مطلب نہیں کہ کسی محقق نے اس کی تصحیح نہ کی ہو رہا چنانچہ ظاہر ہے کہ بواۓ اس محدث کے کسی محقق اہل سُنت و جماعت نے آج تک تصحیح نہیں کی جو حضرات شیعہ کو گنجائش استدال ہو ہے اور ان سب کو جانے پچھے یہ حدیث اگر سیح ہو تو اس سے خلاف ہے مثلاً پر اضیلیت لازم نہیں آتی۔ سچیتے فضیلت حضرت علی رضی اللہ عنہ میں ہے، اس سے زیادہ فضیلیتیں خطاۓ ملٹھے میں موجود ہیں۔ کتابیں معتبر عہدی ہوئی ہیں لکھنے کی کوئی حاجت نہیں۔ اس سے زیادہ کیا ہو گا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اگر میں سوائے خدا کسی کو درست و خلیل بناتا تو ابو بکر کو بناتا۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے افضل سمجھتے تھے۔ علی ہذا انتیا اس اور بہت سے فضائل ہیں۔ حضرت علی کی اس فضیلت سے جو حدیث مذکور سے مستبطن ہے۔ یہ نہیں ثابت ہوتا کہ وہ سب سے فضل ہیں، اسی حضرت ابوکے مذکون رضی اللہ عنہ کی فضیلت مذکور سے ان کی فضیلت سب سے واضح ہے۔ اداہیں کو بھی جانے

بے۔ وہ الجھنے کو بلاہیں، آپ تو کچھ خیر ہے۔ صاحبِ اکگیا ہاتھ کس نے آپ کی زلف پریشان کو۔ عزمِ ایسی باتوں سے دین شیعہ ستکم نہیں ہوتا۔ حقانیت کی سند ہا قدم نہیں آتی۔ پھر کیا فائدہ جاہلیوں کے دل میں دینوں توں کی طریقہ ملک و شرط ڈالتے ہیں۔

السؤال الثالث: بدین دیدیت صحیحہ میں سے کہ آنحضرت نے ارشاد فرمایا کہ اعیتیت  
فی علی خمس۔ یعنی دی گئی علی میں پانچ چیزیں۔ قیامت میں مُساقی کو ٹھہریں گے۔ دوم  
لائے حد آپ کے ہاتھیں ہو گا۔ فائیس جناب امیر زیرلو اے ہمد ہوں گے۔ سوم پل صراحتے  
کوئی نہ کر سے گا۔ مگر وہ شفعت کہ جس کے ہاتھیں تحریر علی بن ابی طالب ہو گی۔ چوتھے  
جناب امیر قیام جنت و نار ہوں گے۔ کہ روز قیامت خود دوزخ کہے گی۔ ہذا الک  
یا علی۔ یہ میرا ہے مجھے دو اور یہ تھا را ہے۔ اسے تم لوا۔ یعنی دوست کو تم لوا۔ اور دشمن کو مجھے  
دو۔ پانچوں جب خدا حباب ختن میں شغول ہو گا۔ اس وقت جناب علی پیش ہندا نہ جبت تھا  
حاضر ہیں گے۔ کہ سوئی صواتی محرقة ص ۵۹۔

الجواب الثالث: اس سال سے کچھ مسلمون نہ ہدا کہ غرض سائل کیا ہے بغیر ای مسلمون ہوتا ہے کہ افقيت حضرت رابن الغفارہ سید کمال عباد امیر المؤمنین ملی رضی اللہ تعالیٰ مسند نظر ہے۔ باہی وجہ درپورہ ملکا ریلیٹ کے عدم استحقاق کا منہر ہے۔ سو اس کا جواب اول تو یہ ہے کہ حدیث سطور یعنی کنز ریک احادیث معتبرہ ہیں سے نہیں۔ نہ صحاح برہ میں ہے۔ نہ مشکوہ ہے۔ نہ اور کسی حدیث کی کتاب ہیں۔ باقی صد اعین عرقہ اول تو کتاب حدیث کی نہیں۔ درود اتفاق میں ایک کتاب ہے۔ اور آنکہ من کیجئے اس میں کسی حدیث کا بہنا بھی مستیوں کے الزام کھانے کو فرمائی تو دیا ہے۔ جیسے حدیث کی کتابوں میں سے کسی حدیث کا ہونا تو پھر کیا اہل سنت وجاست اپنی کتابوں میں صحیح اور ضعیف معتبر اور غیر معتبر فرض کی حدیثیں لکھتے ہیں۔ مگر اس کی تین صورتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ مصنف کتاب کے انتظام کرے کہ اپنی کتاب میں صحیح حدیث کے سو اور کسی فرض کی حدیث بیان نہ کرے۔ جیسے بخاری شریف اور صحیح سمل و دینہ و میرہ۔ اس کی مثال ایسی ہے۔ جیسے فخر طبیب کتاب میں جو ہے۔ بیار کے لئے مسند ہے۔ اور ایک یہ صورت کہ صحیح اور ضعیف فرض کی حدیثیں لاتے ہیں۔ پر صحیح کو جدا بتلاتے ہیں۔ اور ضعیف کو جدا۔ ضعیف کہ جاتے ہیں۔ جیسے ترمذی شریف۔ کہ اس میں کسی حدیث کو

دیکھئے۔ ہم پر چھتے ہیں کہ حدیث مذکور اگر میسح ہو تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل حضرت علی رضی اللہ عنہ بروں گے یا نہ ہوں گے۔ اگر آپ سے بھی افضل بروں گے تو ہمیں بھی شکایت نہیں مگر جیسے باوجود اضفیت حضرت علی رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکومت نہ دی۔ اپنے ہی لصافت میں رکھی۔ یہی ہی حضرت ابو بکر صدیق نے بھی کیا۔ اتنا فرق ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے اتنا بھائی کیا کہ حق پر حقدار نہ پہنچایا اسی وجہ سے مصیب ہر ثواب بھی ہونگے انشاء اللہ تعالیٰ کیونکہ اتنا سنت تو بہر حال موجب ثواب ہوتا ہے۔ شیعہ بھی اس کے قائل ہیں اور سنتی بھی۔ اور اگر باوجود ان فضائل کے حضرت علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل نہیں۔ تو مطلب یہ ہو گا کہ فضائل ہی تو کیا ہوا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی فضائل ہوں گے۔ یا ان فضائل کے مقابل میں اور فضائل ہوں گے۔ تو سنتیوں کی بھی یہی گذارش ہے کہ ابو بکر صدیق میں بھی یہ فضائل ہو گے یا ان کے مقابل اور فضائل ہوں گے بالجلد پرستا زیر حدیث مذکور اگر حضرت امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ ابو بکر صدیق سے افضل تھے تو اسی حدیث کی رو سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی افضل تھے کیونکہ یہ فضائل تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اس حدیث کے موازن فضیب نہیں ہوئے۔ اور وہ بھی حضرات شیعہ کے طور پر۔ کیونکہ حضرت ابو بکر صدیق نے فضیلت تو ان کو اسی وجہ سے ثابت ہو گئی کہ اس حدیث کے سبق سے حضرت امیر کا اختصاص ان اوصاف کے ساتھ معلوم ہوتا ہے۔ پھر چب یوجہ اختصاص ایک سے افضل ہوئے ایسے ہی سے جہاں سے افضل ہوں گے اس میں سیدنا امام ہوں یا سید العدیتین۔ اس صورت میں ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو بھی خلافت کے دباینے کیلئے جنت کا قی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ واصحابہ وسلم نے باوجود اضفیت حضرت امیر کے ان کو حکومت نہ دی۔ آپ ہی قابض و متصرف رہے، مجھ کو لازم ہے کہ میں اسی طرح حضرت امیر کو حکومت نہ دوں تاکہ حق میں نہ پیشے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی دی ہاتھ سے نہ جائے۔ بلادہ بربیں وقت وفات امام مسجد کیا تو ابو بکر (صدیق رضی اللہ عنہ) کو کہا جس سے بڑا و لے عز و مقام پے کہ حضرات شیعہ کسرا زندہ سے حدیث من گنت مولا فخر مولہ پر الجھتے ہی۔ اور ذرا بھی عور نہیں فرماتے کہ اول تو لفظ مردی میں کیا کیا تا دیں جیلیٹ پڑیں گے جس سے سنتیوں کے دھکوں سے چھٹا رہنیں اور یہ ہی ہی گرا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو لفظ موتی سے خلیفہ اور اپنا جا شینی کے لئے حکم رہا تو مرد کہنا ہو گا۔ یہاں تو کہنا کیسا کر کے دھکلادیا اور سنتی امامت پر سچلا ہی دیا۔ اگر کہیں ایسا افادہ حضرت امیر کی شان میں وقوع میں آتا تو زمین پر باڈی نہ رکھتے۔ محمد حسین مانکوری عقیل عنہ

عام نے بھی سمجھا کہ جو دین کا پیشوں ہے وہی دنیا کا بھی حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دین کے پیشوں ہے۔ اور امام نماذج بھی تھے اور اس نے دنیا کے بھی امام بھی حاکم تھے۔ یہی بھر تھے۔ ابو بکر صدیق کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کا امام بنایا جو سب دین اسلام کی پاتوں میں افضل تھے۔ لاریب دین میں یہ سب سے زیادہ ہوں گے سو ان کو دنیا کا بھی امام بنانا چاہئے۔ علی ہذا القیاس خود ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ذہن میں بھی یہی آیا ہو کہ جب مجھے دین کا امام بنایا، دنیا کا بھی میں ہی امام ہوں۔ میکن حضرات شیعہ اس کا یہ جواب دیں گے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو حضرت امیر کا حق نہ دیا آپ دیا رکھا۔ پھر وقت وفات بھی کیا تھا تو وہ کیا جس سے سب خاص دعام اُنہا بھی گئے تو آپ نے کس کی پریوی کی۔ خدا کا حکم تو ہی ہے کہ حاکم ہو تو افضل ہو ورنہ پھر شیعوں کو سنتیوں پر کیا اعتراض رہے گا۔ اس صورت میں لازم یوں تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حاکم حضرت امیر کو بناتے آپ حکومت بنتے۔ اسے بھی جانے دو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی بشرت ہے کچھ خون ہوئا ہو گا۔ ابو بکر و عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نہ خود پاشد ڈر گئے ہوں گے خود خدا نہ کیم با ایں پہرے دعوے عدل و انصاف بھیں کے مخفی شیعوں کے نزد دیک یہ ہیں کہ خدا کے ذمہ عدل واجب ہے۔ خلاف انصاف وہ کوئی بات نہیں کر سکتا حضرت امیر کا حامی و مطرف اکیوں نہ ہوئا یا یوں کہئے کہ خدا کے ذمہ حق کا پہنچانا واجب نہیں تھا تو سنتیوں کا نہ ہب بہت حق تھا کہ خدا کے ذمہ عدل واجب نہیں اس کو اختیار ہے جو چاہے سو کرے چانچھ خود فرماتا ہے لا یسْتَعِلْ عَنْ حَقَّهٗ يَفْعَلْ وَهُمْ يُسَأَلُونَ اور کیونکہ انتیار نہ ہو وہ سب کا مالک ہے خلک توجیب ہو سکے جب کسی عیز کی چیز میں بے موقع تصرف کرنے الگ کنیت ہو اپنی سلطنت یا فرمانہ یا کوئی چیز کسی مکتر کو ہبہ کر دے اور افضل کو ہبہ نہ کرے تو اس کو کوئی نادا بھی نسلم نہیں کہہ سکتا۔ یا یوں کہو کہ خدا پر عدل تو واجب ہے پر انصاف یہی تھا کہ حضرت ابو بکر فلیف ہوں کیونکہ وہ سب سے افضل تھے۔ اہل سنت ہی پا لے جیتے ہیں۔ یا یوں کہو کہ عدل

لہ بدر تہذیب پر تشبیہ کے اور دلائل ضمیح میخ کے فرماتا ہے لا یسْتَعِلْ عَنْ حَقَّهٗ يَفْعَلْ کے مل افضل شہود و عدالت آنودیں دو ہلکٹ عمارت اپنی مختفات کو گاؤں کاہے کسی کو جاں دُم مانے کی نہیں ہے اور اگر جمود و عدل نہ ہوں تو قبیح و نہ روم تو ہبہ ہو گے پھر تو وہ وقح اور سوال وجواب کا دروازہ بند ہوئی نہیں سکتا۔ مگر یہ حالت کوئی اس سے سوال نہیں کر سکتا چہ معنی خرضیکوچھ دو کرے دہ سب بجا درست ہے سہ ماڑیم یہ نہ من دامی کشیم درست پاکس راجح نیت کر جوں وچاں نہ پڑے۔

علم بھی واجب تھا اور حق بھی حضرت ملٹی کا تھا۔ پر تخدیف اللہ ایوب کس و مکر رعنی اللہ مہماں کے سامنے خدا کی بھی نہ چلی۔ نہ بدستیا یہ دونوں حضرت علی کا حق دیا میٹھے۔ قویٰ سنتوں کا ہی بول بالا رہا جس کے ایسے پیشوں کا خوف باندھ دیا جیسی کے سامنے نہ چل۔ ان کو حضرت علی کی پروردی کی کیا پیسا اور ان کی ناخوشی کیا اندیشہ۔ حضرت شیعہ یا تو ان باتوں کا محتقول جواب ویں درجہ فکر اختر کریں وور توہ کریں۔ ان سب صاحبوں کی خدمت میں یہ عرض ہے کہ اس طرح کے کلمات ذہاب پر لائے سے دال اللہ جی ڈرتا ہے۔ مذاکی شان کے نزدیک ابوبکر و عمر رعنی اللہ عنہما کیا چیز ہیں یہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی جو افضل مخلوقات ہیں اور محبوب ذات پاک، ایک بندہ ہیں یہ ایک ڈرتے کے ہلاں کی طاقت نہیں رکھتے پر کیا کیجئے نقل کفر کفر نہ باشد حضرات شیعہ کی خرافات کو بناہاری نقل کرنا پڑا۔

**السؤال الرابع** الموجعۃ کہتے ہیں کہ شریف کلینیجا نہیں مگر بزیست تقویٰ پڑے تھے قصصتہ نہیں پینا اس کا کام ہوئی شرح الوغایہ خدا دیندا ان قرآن میں فرماتا ہے حجۃت علیکم امّہا تَمَدَّدْ وَيَنْتَلَمُ یعنی حرام کی گئیں تم پر میں تہاری اور سیاسی تہاری اور امام شافعی اہل حرام کی بیٹی کو باب پر حلال کہتا ہے کما برقی شوکت اسریۃ لفاض الرشید

**الجواب الرابع** امام ابوحنینہ اور امام شافعی اول تو جائے نزدیک ایسے امام نہیں جن کی بات خدا اور رسول کی بات کے برابر ہو ایک مجتہد ہیں اگر ان کی بات ایسی بھی ہو جیں پا اعتراف کی گنجائش پڑا تو کیا ہو۔ جسے نزدیک مجتہد سے خطا مکن ہے پھر وہ بھی فروع میں اور فروع میں ایسی بات جو خواہ نخواہ ظاہر نہیں۔ مگر قسم تو یہ ہے کہ حضرات شیعہ ماموں سے جن کی عصمت کے مثل انیاء قائل ہیں ایسی روایتیں کرتے ہیں جو صاف کلام اللہ کے مخالف ہیں ارشاد میں جو تصنیف ملامہ جلی ہے موجود ہے کہ اپنی باندھی کو دوسرے پر مکال کر دے تو اس کو اس سے محبت بھائی ہے پھر باندھیوں میں بھی کسی کی شخصیں نہیں جس سے اس کی ولاد بپواس کا حلماں کر دینا ہی جائیز ہے اور عینیوں کو عاریت دے دینا تو درکار شیعوں کے نزدیک وقت کرنا بھی جائز ہے بلکہ ابن بابویہ قمی حضرت امام مہدی کے نام سے ایک رقد ایسا روایت کرتا ہے کہ جن کے سنبھے مسلمانوں کا بدن کا پیتا ہے حاصل اس کا یہ ہے کہ ہم انہوں نے بوسنوں کے لئے باندھیوں اور عزمیوں کی شرمنگاہ کی عاریت دینے میں بڑا ثواب ہے۔ اور مدد عبادات میں سے ہے۔ ادھر مُنْعَنْ کا آوازہ اور اس کے فضائل کا طور تو سبھی شناس بگا

بھی وجہ ہے کہ سینکڑوں سنتی شیعہ ہوئے جاتے ہیں اور کیوں نہ ہوں جیتے جی یہ نہ ہے اور رئنے کے بعد حضرات ائمہ کا مرتبہ ضمیم ہو۔ قطراۃ غسل سے فرشتے پیدا ہوں ایسا دین اور ایمان نہست سے ملتا ہے اعتبر نہ ہو تو قصیر میر فتح اللہ شیرازی میں اس آیت کی تفسیر میں فتاویٰ اسلام تھیں

لئے میں کہ جن کے سنبھے سے مدد میان کی طرف سے دل مُخْنَثٌ ہو جاتا ہے بلکہ کوئی عبادت مُنْعَنْ کے سامنے نہیں چھتی۔ عرض میں ایسی ایسی لذتوں کی پرداز اس مذہب کو رونق پروری دینے پر ادا دین کا تو معلوم جس سے یہ فروع ہوتا اور کہہ سکتے ہیں کہ جیسے رسول اللہ علیہ وسلم کے جیا عدو کے اسلام کو فروع ہوتا۔ اہمیت کے اچھا و دوں سے نہیں کیا کہ وغیرہ پو۔ لیکن باسیں بھرے صاف کلام اللہ لئے مخالف۔ سورہ نُور میں اور سدہ مغارب میں دیکھئے ہوں فرماتے ہیں ہم لذت چشم خفیتوں لا علیہنَّ وَلِهِمُ امَّا مَلَكَتْ ایمانہم فاتحہ عید نُلَوْمِنْتُمْ فِی ایمَّتِی ادَّلَتْ فَادَلَتْ ہم

عادوں جس کا حاصل ہے کہ جو لوگ بیانی اور باندھی کے سوا ادکنی سے محبت کریں تو وہ لوگ سے کل جانے والے میں ادنیا میں کوئی محنت نہ بیانی ہے نہ باندھی تو اس لئے نہیں کہ بیانیات آیت فَاكُوْحُ طَلَبَنَکُمْ مِنَ النَّاسِ یوْمَ مُقْبَلٍ وَلَذْتَ دُهْبَاعَ نَعَاصَ چار سے زیادہ جاہر نہیں اور معمق میں شیعوں کے نزدیک بیانیں اور لفظ نکاح سے زوجیت ثابت نہیں ہوتی۔ تو اس بڑی وحدتی کا یہ ملاج ہے کہ سورہ نساء کے درسرے رکوع میں فرماتا ہے ہیں وَلَهُمُ الرَّوْمُ مَمَّا تَرَکُمْ اور لہت کی ضمیر از دا جکم کی طرف راجح ہے جو بیانیہ مذکور ہے اور سب جانستے ہیں کہ از واجہ یہی میوں کو کہتے ہیں۔ عرض جو لفظ از واجہ سورہ زمر میں اور سورہ مبارح میں ہے وی سورہ نساء میں ہے کہ از واجہ کی نسبت در صورتیکہ اولاد بخوبی ہے اور اولاد بخوبی تو ممکن ہے فرماتے ہیں۔ سو متھ کی عورت اگر از واجہ میں داخل ہوتی تو ان کو میراث لے پس جیسا حکمت سے تھے بسبب عقد نکاح کے خانہ دھن اٹھا پکھ تو تم اس کا ہر مقدار دیو۔ لہ سے پیپہ اللہ اس نے مؤمنین کا میں کی خلاج دارین کا دعہ فر کر ان کی علامات و حالات اور شاد فرماتا ہے کہ وہ ہی لوگ نہ نازدہ دل سے نہ نہایت بخوبی میں اور اکرتے ہیں اور وہی لوگ حکمات و سکنات اور اخال و احوال بے پرده و پتھر و لون سے پیچے ہیں۔ اور وہی لوگ نہ کرنا اور اکرنا ہے بلکہ ہاں اپنی مکون جو بیویوں اور مسخر و ملودیوں سے مباشرت کرتے ہیں کوئی نہیں اس قدر تھے و اسی فرماتا ہے بلکہ ہاں اپنی مکون جو بیویوں اور مسخر و ملودیوں سے مباشرت کرتے ہیں کوئی نہیں کیا۔ اس کے سوا اور صورت عیاشی میں میں وہ لوگ خدا پاک کا مدد و شریعتی سے بہر کل جانے والے میں ۱۰۰۰

امید ہو اور تائید ثواب کے لئے دس پانچ سے کیا جائے اور ترمیح دین کیلئے خاوند والیوں کو اجازت دی جائے۔ ہالی مجدد اش تجوذ باللہ مسخر میں مائلہ اللہ (خوند باللہ) یہ فناٹ ہیں کہ نہ پوچھئے۔ ایک معمونی حضرت سید لشہر العالیہ علیہ السلام کام مرتبہ دوسرے میں حضرت سید اکبر علیہ السلام کام مرتبہ تیسرسے میں حضرت امیر کا پوجتے ہیں خدمت قام سردار کائنات ملی اللہ عالیہ سلم نصیب ہوتا ہے اور عذر کیجئے تو عبایہ ہم اٹھا پانچیں مُستخر میں خدا کی امید۔ گود دعہ نہ ہی۔ پھر قدرات عقل سے ملائکہ کا توکل ہونا کس قدر موجب برکات ہوگا۔ دُہ ملائکہ اس احسان کے بے کیا کیا کچھ عرق رینے یاں دعا و استغفار میں کریں گے۔ اور ان کی تسبیحات کا ثواب بے پایاں کیسے حلوائے بے دود کی طرح مفت ہاتھ کئے گا۔ سند مطلوب ہے تو تفسیر سیفۃ اللہ شیرازی جنہے ذرا سی۔ المرض یہ فناٹ مُستخر اس بات کو متفقی ہیں کہ عبادت ہو سکے درینہ نہ کیجئے۔ عورت کی طرف دیکھئے تو اُس کے حق میں معتقد کرنا مردود کے حق میں بڑی فیعن رسائی ہے اگر وہ نہ کری تو مردود کو یہ فناٹ کیوں نہ کری۔ اُسی علیہ اذنا القیاس مردود کی طرف دیکھئے تو اُس کا معتقد کرنا عورتوں کیجئے فیعن کام ہے سو اس فیض کو طفین میں عام رکھنا چاہئے اور نکاح پر قیاس نہ فرائیں کیوں نہ کری اس مقصود بالذات تو الہ دستاں ہوتا ہے۔ تحریل فضائل خوبی ہوتا۔ نکاح کی عورت بمنزلہ زمین زراعت ہوتی ہے چنانچہ خداوند بھی یہاں ارشاد فرماتا ہے نساء کو حکومت نکر کر سو اس زمین میں اگر دس پانچ کا اشتراک ہو کا تو اُس کی پیداواری یعنی اولاد بھی مشریک ہو گی بایں نظر کو مقصود بالذات اس زمین سے جسے بی بی کہیے یہ پیداوار ہے جسے اولاد کہتے ہیں جیسے زمین اصلی سے اس کی پیداوار مقصود ہوتی ہے یہاں بھی ہر کوئی اس پیداوار کی مکانی پر ہو گا۔ اور زیر خواہش طبعی تولید اولاد بھی اسی کو متفقی ہے پھر وہ جمیت طبعی یہ نہیں ہو سکتا اسے یہ بھی اس کو نہیں جو سب میں یوں تقسیم ہو جائے۔ در صورت تعدد اولاد ایک بچہ ایک لے لے اور دوسرے بچہ دوسرے۔ اور نہ یہ ہو سکے کہ ہر بچہ کو کٹ کر گوشت تقسیم کر لیں جیسے در صورت یک بچہ پوچھو صورت تقسیم بھی نظر آتی ہے اس لئے چار ناچار نکاح میں مردود کا تعدد تو ممکن نہ ہو اس عورتوں کے تعدد میں کچھ خرابی نہ تھی۔ پرمتین مقصود بالذات اولاد ہوتی ہی نہیں بلکہ فناٹ کی حاجت اور تکمیل ٹوپ بیا دوسرے کی حاجت کار و اکر دینا اور ثواب کا کام کیا دینا بلکہ بعض صورتوں میں تحریل اولاد ممکن نہیں۔ جیسے ایک دو دو شب کے لئے کوئی عورت روز ممکن کرنی ہے۔ ایسی صورت میں اولیٰ تو بوجہ کثرت مجمعۃت جیسے رنڈیوں کے اولاد نہیں ہوتی اولاد کیوں ہو گی اور اگر ہو گی تو سبھی کی ہو گی۔ کسی ایک کی کیوں کہہ دیجئے جو اس کے حوالے کر دیجئے۔ پھر اولاد مقصود نہ ہوئی تو وہی فناٹ کے لئے تھماری بی بیاں تھیاں کھیتیاں ہیں ۲۲

بقدر کوہ ملکی حاکم کے باتفاق شیعہ متہ کی عورت دارث نہیں ہوتی علی پذیرتی اس اور احکام ملک عدالت اور طلاق اور عدل وغیرہ کو جو بہ نسبت از واجہ کلام اللہ میں مذکور ہیں متعکر کی عورت کی نسبت تجویز نہیں کرتے۔ اگر اندر شیعہ تجویز نہ ہوتا تو میں سب کو بتلاتا۔ مگر یوں سمجھ کر کہ کلام اللہ موجود ہے پڑھنے والے خود دیکھیں گے اس پر اتفاقوں کی جاتی ہے۔ بالجلد زین مقتد مداخل از واجہ تو نہیں جانچنے خود شیعہ بھی اپنی بودی میں زین متفکر کو از واجہ میں شمار نہیں کرتے۔ ہاتھ رہا باندھی ہونا اس کے البال کی کچھ حاجت نہیں۔ خود ظاہر ہے۔ کون کہہ دے کا کذ زین متفکر باندھی ہے ورنہ بیع و شراء و عقق و بہہ و غیرہ و بام حام باری ہے۔ جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ زین متفکر نہ زوج ہے نہ باندھی تو متفکر کرنے والے من جملہ فاولوں کی ہم العادون ہوئے یا نہیں؟ یعنی من جملہ ظالمین بعین عادین ہے۔ آب غور فرمائیے کہ یہ مسئلہ بااتفاق شیعہ مصلح عبادات سے سمجھاں اللہ سُلیمان پر ان بالقول پر طعن جو ان کے یہاں الگ ہیں تو مصلح عبادات ہیں۔ نہ عبادت پھر وہ بھی اختلافی نہ تھا تھی۔ اور وہ بھی اجتہادی نہ بخواہ مخصوص فرقہ آنی یا فرعونی حادث پھر ان میں بھی کوئی بات خلاف عقل و نقل نہیں دلوں اس کے موئیہ ہو سکتے ہیں چنانچہ انشا اللہ تعالیٰ عقیب و اضف پوچھ جاتا ہے اور اپنی خبر نہیں لیتے کہ صریح نہ تھا خلاف قرآن شرعاً پھر اُس کو یہ بھی کہ مباح کہ کہ پھر ہو رہیں، بروایات ائمہ اس کے فضائل بھی بیان کریں پھر فضائل بھی ایسے ویسے نہیں، ان ان گھر فتاویٰ مساد پوں تو درکار فرشتہ بھی ہو تو ان فضائل کو مس کر لوٹ جائے اور متفکر کے کوتیرا پر آدمی دوسرے پر طعن کریے تو اپنی تو خبر لے۔ حضرت آدم کے زمانہ سے لے کر آج تک اس مشتری کا یہ اہم اہم کسی نہیں اور کسی تلت اور کسی دین میں نہ ہو گا۔ پھر اس پر طرہ یہ ہے کہ بعین دایوں سے تو اجازت عام معلوم ہوئی کے کو اڑا یاں اور رانیوں یہی نہیں خاوند والیاں بھی اس عیش و نشاط سے اپنائی جائی ٹھنڈا کر لیں پھر وہ بھی ایک ہی نہیں دس پانچ مردود سے اختیار ہے۔ چنانچہ علی ہیں احمد ہستی جو شیعوں میں جلیل العصر عالم تھے اس پر فتویٰ فی مرسے کہ متفکر دور دیہ یعنی یہ کہ ایک عورت کی مرودوں سے متفکر کے جائز ہے۔ اور وہ کیا اور بھی کوئی عالم بڑے بڑے ان کے ہم زبان ہیں علیہ اذنا القیاس اسح علامہ شیعہ کے نزدیک یہی ہے کہ خاوند والیوں کو متفکر بھی جائز ہے اور اگر یہ بات شیعان زمانہ برائے فقہ بالذوق تسلیم نہ کریں تو بردے عقل تسلیم بھی ہے اگر محبہ دین اولین کے خیال میں اس قسم کے متفکر کی اباحت نہیں آئی تو مجتہد عصر کو تجدید دین فرمائی چاہئے۔ دبیر اباحت اگر ذمین میں نہ آئی ہو تو یہ سچ میان عرض پر ہواز ہے اور شکر لائیہ احسان ضرور ہے نکاح میں جو عورت کیلئے تعداد از واجہ جائز نہیں قریب و مجب ہے کہ نکاح اذ قسم معاملات ہے بیع و شراء کی طرح جس سے معاملہ ہو گیا مصلح عبادات نہیں جو ثواب کی

دھنسیل ٹواب یا دوسروے کی حاجت روائی اور تائید کا ثواب باقی رہا۔ سو اس کی مانافت قرین مغلوق ہے  
ہرگز نہیں۔ فیض اور ٹواب کا کام جس قدر ہو سکے غنیمت ہے ایک سے کرنے میں ایک فیض اور ایک ٹواب  
ہو گا اور دوسرے اور دوسرے پانچ سے کرنے میں زیادہ فیض اور زیادہ ٹواب ہو گا۔ علی ہذا اعلیٰ اس خادم دین  
کو اور ان کے خادنوں کے حق میں مفتر مفقود اور منفعت موجود ہے۔ عورت کے حق میں  
اپنی خدا نے حاجت جدی، دوسروے کی حاجت روائی جدی، اپنی ٹواب جدی دوسروے کے شرک ٹواب  
ہونا بُدھا۔ پھر خادنے کے لئے بے محنت بچوں کی امید ہے جو سے بُوئے کھیتی کی پکائی باحتہ اُس سے  
زیادہ لوار کیا غنیمہ ہو گا۔ غرض جو دہم مانافت تھی تعدد از اداج عورت کے حق میں نکاح میں یہاں ملأ  
نہیں۔ پھر تجید دین کو کیوں ہاتھ سے دیجئے اور کاہے کو اس قوائے نیض سے احتراز کیجئے۔ بالآخر ہے  
بالآخر اپنے ھر کا تو یہ حال۔ پھر شیخ امام ابو حنیفہ اور امام شافعی رحمہما اللہ طعن کریں تو یہ کریں کہ  
ایک نے شرک کو حلال بنایا اور دوسروے نے اولاد زنا کو حلال کیا ہے۔ صاحب! اگر امام ابو حنیفہ نہ رہا  
کو حلال کہا ہے تو مطلق شراب کو حلال نہیں کہا ہے۔ حدت ضنطر میں حلال کہا ہے جس میں خود ضنطر یہ کیم نے  
مروار و عینہ کو محیات میں سے حلال کہا ہے اعتبر نہ کئے تو سورہ مائدہ کے پہلے رکوع کو آئیت محرمت  
علیکم ملیتتہ سے لے کر فات اللہ غفوٰ و شرحیم دیکھ کن ملادت فرمائیں آیت تورت ملکم الہیتہ سے  
اگر مردار و غیوٰ محیات کا حرام ہونا معلوم ہوتا ہے تو آئیت فیضی فیضی فیضی فیضی فیضی فیضی فیضی فیضی فیضی  
لِلّٰهِ فَرَّاقَ اللّٰهُ غَفُورٌ وَّ رَّحِيمٌ سے اہمی محیات کا حالت ضنطر میں جواز معلوم ہو جائیکا۔ سو حضرات شیعہ  
بھی انصاف فرمائیں کہ امام ابو حنیفہ نے اپسے وقت میں اگر شراب کو حلال فرمایا تو خدا ہی کے اشاروں پر چلے  
پکھ مذکور کی ملحت تو نہیں کی جو اس قدر بُخ و ملال ہے تگر ہاں شایع حضرات رواضف کو جباب حکم الہائین  
پہنچا گر تر من کرنا ہو تو اب کریں۔ خیر لگ کر یہ ہے تو یہیں جسی شکایت نہیں اور جواب کی حاجت نہیں اس  
وقت فقط پیشرکافی ہے۔ شاد مکار رقبیاں دامن کشان لگدش قیک گورنٹ خاک ماہم باد رفتہ باشد  
با ایس پیدہ الہم ہم نے اگر کہا ہے تو بوقت مذکور حلال کہا ہے۔ فرض و وابہ دُست و مسح تو نہیں کہا  
جاہر ہی غرایا ہے، مستویں حصول درجات اہم اطمینان وستید اپر اصلی اللہ علیہ وسلم و علی الہ واصحہ جمیں  
تو نہیں فرمایا۔ مستقر کے برابر کر دیتے تو جائے اعتراض تھی کہ ایسی نیا پاک چیز کو ایسے پاک کام کے برابر کر دیا  
لہ حرام کیا گیا تم پر گردار نہ پس بے شک اللہ بخششے والا اور حیم ہے تھے پس جو کوئی ماسے بیک کے مرے کے  
قمرتی کیا ہے کرت۔ محیات نہ کو۔ دکا۔ تکب و ستمل اس کو جائز ہو گا۔ مگر مشروی سچ کہ یہ ارکتاب د ستمل اپنی نفسی  
خواہیں کو وجہ سے نہ ہو۔ طنی کی آئیں شکار نہ کھیلنا ہو تو بیک اللہ پاک غفور و حیم ہے۔ نیں ناکر بردا۔

خط جاہر پر تو اس قدر تر شرو ہونا مناسب نہ تھا۔ امام شافعی انہوں نے اگر اولاً والہنا کا نکاح جائز فیلا  
تو بیں نظر فریا کرنا سے نسب ثابت ہیں بہت۔ چنانچہ میراث کا نہ ملنا خود اس کی دلیل ہے پھر بُرہت  
نہ بُرہتی تو مصاہرات ثابت کیوں ہو گی۔ اور میں جانتا ہوں کہ انہوں نے کچھ بے جا ہیں کہا قطع نظر  
وہ کے کرنے بھی نعمت ہیں کے نعمت ہوئے پر ادھر وجدان دوسروی آیت قرآن واقعہ سورہ فرقان،  
دھوالیٰ اللہی خلق میں الماء بثواب جعلہ نسباً دعکھمُ و شاہد مدل گواہ ہیں ایسے فل قیچع سے جسے نہ  
کہتے ہیں کیونکہ شہرت ہو ورنہ زنا بھی مغلظ انعامات پوچھ کرنا ہے کہ باوجود دشکش فناہ  
دوفی محمد و غلط ٹواب میثیت سبب ہیں چنانچہ اولاد مقتد کو میراث ہیں ہچھتی۔ پھر جب شیعوں کے  
نہ دیک متو میثیت نسب بہو تو امام شافعی اس پر قیاس کر کے زنا کو میثیت نسب نہ سمجھے تو خدا ہوئے  
کی بات ہیں۔ شیعوں کو افرین و تھیں کرنی پڑا ہے۔ ہاں یہ شکایت ہو تو بُجھا ہے کہ زنا متعہ کے ساتھ زنا  
مشہور کو اتنی برائیں بھی بے ادبی ہے۔ زنا متعہ کچا، زنا مشہور کچا، پھر زنا معلوم کو الی زنا کے رائے  
کو جو عہادت ہو اتنا بھی مشاہدہ نہ کرنا پڑا ہے۔ اگر یہ شکایت ہے اور یہ اعتراض تو اس کا جواب اہل سنت  
کے پاس ہیں اور یہ تو یہ ہے مصروف جواب جاہل بآشد خوشی ہے۔  
یکن شیعہ الصاف کری تو جائے شکایت ہیں۔ ہاں زنا مشہور کو فناہ میں زنا متعہ کے برایہ  
کر دیتے تو یہ جا تھا اب کیا ہے ابھی زمین و آسمان کا فرق ہے۔ اور ان سب پاتوں کو جانے دیجئے۔ امام  
اب حنیفہ اور امام شافعی سنیوں کے نزدیک شیعوں کے تھے امام ہیں جو ان کی غسلی سے سنیوں کا کوئی رکن  
نہ ہب ڈھ جائے۔ علاوہ یہیں مسائل ذکرہ کچھ اصول احکام نہ ہب اہل میثت اور مسائل متفق علیہ  
ہیں۔ پھر ان کی حلت و حیرت ایسی زبان زد عالم و خاص ہیں۔ ہاں متعہ الہ شیعہ کی روایت سے  
بہت ہے جن کی طرف بطور شیعہ احتیال خطا مکن ہیں۔ پھر مسائل متفق علیہا اور اصول نہ ہب میں سے  
کروئی اس مسئلہ کو نہ مانے تو وہ شیعہ ہیں۔ تیسرا اس کی حلت ایسی واضح کہ کسی پر مخفی نہیں۔  
اب لازم یوں ہے کہ ہاے اس اعتراض کا جواب دیجئے۔ درہ مشروط انصاف ہیں کہ دوسروں پر  
ہنا اور اپنے آپ ایسی خائیں بتائیں۔ ہاتھ ذرائع کیجئے اسی پر قیاس کیجئے اسی قیاس کوں گز کلستان من ہیا رہڑا  
رہا اصول کی کچھ نہ پوچھے امّہ کو ان کے اعتقاد کے موافق علم از ل دل دل اور اپنی موت و حیات کا  
چیز حسیں کے بخلاف پر سبیوں کیتیں کلام اللہ کی گواہ۔ زیادہ فرستہ ہیں ایک ایک آیت دلوں کے  
ان کے لئے پیش کش ہے اول کے لئے قل لَدِيَكُمْ مِنْ فِي السَّمَوَاتِ وَ الْأَرْضِ الْعَيْبُ إِلَّا اللَّهُ دَمَّا  
اور دہ ایسا حکیم دانے چیز نہ ناپاک نظر سے انسان کو پسیا کی۔ پھر ان میں قرابت و شب اور شریعت سسری لی قائم کر دیا۔

بیٹھ تحریر جواب ہے ایسے ہی حضرات شیعہ کی خوش بھی پروفیسوس موبیب یونیورسٹی دناب ہے۔ علماء شیعہ کو میرزا ناظمی سما تو اہل سنت سے سیکھ لیتے جہاں کلام اللہ کا استاد بنایا تھا تو اس کا بھی بناتے کیونکہ اگر وہ رتے تو پھر کلام اللہ بھی جہاں میں نہ ہوتا۔ قبم مطلب میں بھی انہیں کی جو تیار سیدھی کرتی تھیں۔ دلیل کا ہو مذکول کیا ہے کہ اخانہ کمک جا طفاف و عمارتیہ کی سیہ پوشی کا حضرت سید شہید کے ماتحت کی سیہ پوشی قم مذکور میں زمین و انسان کا فرق اکھ کھوں کر تو دکھو دہ کہاں اور یہ کہاں۔ ابی حضرت چچے اضافہ رائی ہے۔ خانہ کھبہ پر فوج کرنے والے کو کیوں تکریس کریں؟ وہ خدا کا گھر یہ خدا سے بے خبر اگر بخدا یاد ہا تو یہ گیریہ وزاری و نوادر و بیکاری نہ ہوتی۔ خدا تو فرمائے دا صیدھا ایت اللہ ممع العصا بیوین یہاں وہ نے دھونے سے کار۔ خدا تو فرمائے ایت اللہ یعیش الصابوین یہاں بر عکس۔ ابی صاحب حضرت سید الشہداء علیہ السلام کے صفات سے صدید ہے تو صبر کیجئے۔ خدا کی اطاعت ہاتھ سے نہ دیجئے۔ اگر بخ و صدیقین اور یہی کچ ہے تو یہ کے پڑے اور جو ہے انسوؤں سے محبت نہ کیجئے۔ اگر یہی دین انہیں ہے تو من افتقین زمامہ بنوی بدر رجہ اولی دیندار و مسحق کرامت پر و رکار ہوں گے۔ آپ اگر ہمارا محبت سید الشہداء علیہ السلام کرتے ہیں تو وہ انہمار محبت سید الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کرتے اُنکے اگر بھی میں محبت نہ تھی تو محبت آپ کے بھی بھی میں نہیں بلکہ ری۔ سوز خوانی تصویر واقعہ بدل لے اگر و نہ آتا ہے تو اس میں آپ کا کیا لامکا ہے؟ مجوس یہود فزاری بھی اگر اس کیفیت کو

حکوم عربی پرورد ہے اور نہ دی پس ملائکہ، اپریچہ ریاستیں۔ اگرچہ کچھ ایسا اس نے کیا کہ اپنی کو اپنی ایسا اس نے کریں کہ فوج کو اور لفت تو ایسا جو کو فاسد کریں گے دنہ نہیں پس نہیں میاں پوری ہو گئی تو نہ ایک دم کی ذمہ کوست دیر کر نہ کیے اور نہ اگر کو اختیار تھی اسکے اجل مرنے کا ہے، محمد حسین پاکپوری اس کا سامنہ کو اس سوت میں جب تھا پورا یا جھول کر والٹت پریانا واد اسٹٹے، اختیار کی حالت میں یا بھجوہی میں اور نہیں رجوع ہو گئے فرمادی کو دھر کی اور فراز برداری کرو اس کے رسول کیم کی اور وہ لوگ کو جو خلیفہ پا امام حاکم وقت ہوں اتنا ہے اس کا سامنہ کو اس سوت میں جب تھا پورا یا جھول کر والٹت پریانا واد اسٹٹے، اختیار کی حالت میں یا بھجوہی میں اور نہیں رجوع ہو گئے پریشرنیہ سے اطاعت اول اسلام کی دیہی تک پہنچاں تک م Rafiq اللہ پاک صبر کرنے والے والوں کو دوست رکھتا ہے، اسے صبر کر دتم یا کوچلر لائنز شریج کرنا اد تائیں ہیں، "لے یہاں اللہ پاک صبر کرنے والے والوں کو دوست رکھتا ہے تاکہ مجاہد اس کے فرما تاہے تاکہ تباہم مسٹر تھالی اصحاب کے ساتھ ہو،" اسے اگر مخفی بیکیفت داعی پر بدنہاتا تو پر بنا یہی وہی میں مرثیہ کا نہ کی حاجت ہی کیا تھا قی شیخ ذفر الدین ایشہ والرسول ان کوئی تو منون باشد والیم الائے علیہ الکریم امریں تک پہنچاہو اسکے ایک مخفی بیکیفت داعی پر بنا یہی وہی میں مرثیہ کا نہ کی حاجت ہی کیا تھا کو طرف خدا و رسول کے الکریم خدا اور دنیا خاڑت پر بیان رکھتے ہو، اختلاف کی صورتیں کتاب اللہ اور کتاب رسول پر جھٹ کر اور جیسا کیم بہاؤ مبتلا نہ کی فروتتی کی پھر جو ہیس کپھیں رفتہ ہوئی، کہیں نہیں۔ اللہ کی اسکلی ایک رفتہ میں اتنا لیے تیری اٹھا کر آجی حضرات کی سماحات پر اسلام نما زائر در رہا ہے، محمد حسین پاکپوری عنہ دی جائیگی کسی امام محترم ساقوں و غنچت نہیں، امام اور مجتہد پر بھی ایسا یعنی کتاب اللہ و کتاب الرسول نام مواجب ہے تو اب یہ ستم

یک شخصیت دن ایاں یہ یعنی جو سوہہ نہیں میں واقع ہے اور دوسرا سے مسئلہ کے ابعاد کیلئے اذاجاً ابھام  
نہ لایستھا جو دن ساعتے ڈلایستھا مون جو کوئی جا گفتگو کا تقدیم و تاخیر کے ساتھ واقع ہے۔ سوا اس  
کے اور کچھ حاجت ہیں۔ مشتعلہ نہیں از خداوارے۔ ہاں اگر اس بات کا اعتبار نہ ہو کہ شیخہ کا یہ اعتماد  
اور یہ مذہب ہے یا نہیں تو کلینی کو طالب علم فرمائی اور پھر یہ فرمائی۔ پھر یہ فرمائیں کہ سینیوں پر تو  
ذرا سے کلام اللہ کی خلافت پر ان کے مبنی۔ پھر وہ مخالفت بھی موافق مصون (مون) میں ادا مان کو دیتا  
ہے تھا قصور پر اپنا نکل آیا ڈاپنے ہی قصور قریم سے مخالفت معلوم ہوتی ہے اور اپنی خبر نہیں لیتے کہ اصول  
سے فروع کت جتنے مسائل ہیں سب کے سب کلام اللہ کے مخالف اور پھر مخالف بھی کیسے کچھ کہ الہما پا  
موافقت کیلئے دوسرا کلام اللہ چاہئے۔ اس کلام اللہ کی موافقت تو حکوم و اللہ اعلم  
السوال الخامس معلوم نہیں کہ سیئے پوشی خانہ کعبہ اور سیئے پوشی خانہ عبادتیہ کہ  
جنہیں جلال الدین سیوطی کہ وہ امام اہل سنت ہے کہ مصدق ایت اکیت اکیت اکیت اکیت اکیت اکیت  
و اکیت الامر منکر قرار دیا گیا ہے اعتراض کرنا از راہ جہالت کے پس دیش کا خیال نہیں اور دسویں  
بیسوائیں چلم و غیرہ ہوتا ہے بخیر مصائب امام حسین علیہ السلام کے اور کچھ نہیں ہوتا۔ بخلاف اس کے ایت  
موافق خدا رسول کے جانتے ہیں کہ خرقہ کو اعضاہ تناسل پر لپیٹ کر فریج زن میں داخل کرے اور  
حرارت فریج اُس سے معلوم نہ ہو اور انہاں بھی نہ ہو تو محبت اور داخل کرنا باعث حرمت کا نہیں۔  
میں حضرات سے پوچھتا ہوں کہ حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ چوہ زہر نوش نہ کریں اخوش شہادت ہوئے تو اُنکی  
کیفیت سنتیہ سے واقع تھے یا نہیں اگر واقع تھے تو ان کو علم ازیں وابد و علم بالفہم و مکیون نہیں اور آپ کا یہ  
عقیدہ ہے غلط اور اگر واقع تھے تو دیدیہ دو انسٹریکٹ پر ہوئے اور خود دشی کی جس کی تباہت سے سارا زمان واقع تھے ۱۲

اک انسانیک اپنے حبیب بیب سے سارے شاد فرما تاہم کے لئے محمد امام کہہ دو لوگوں سے کہ یا ملکوفات دو یا حکومات دو یا اور ملکوں اور ملکوں کو کوئی بھی ہوں غنیب داں کوئی بھی نہیں اور نہ کوئی جان سکتا ہے کہ اس پھر کب مکر ہٹیں گے ۱۷ سالہ جب ان کی مدت حیات پوری ہو گئی تو وہ ایک دم کی فرست دیر کہ نہ کی ہے اور مددگار کو اختیار تیل ادا جن مرستے کا ہے ۱۷ محمد حسین پاکستانی سے فراز برداری کی دخالت ایک طبقہ کی اور فراز برداری کرد اس کے رسول کیم کی اور وہ لوگ کو جو خلیفہ یا امام حکم دلت ہوں ۱۸ سالہ کم آئی تشریف سے اطاعت ادا کیا اور اس کی دمیت سے جہاں تک موافق خدا دستیک کے ہو اس لئے کہ ابتداء کے فرماتا ہے مالک شریف فی شیخ ذرودہ ای ائمہ والی رسول اک نکتم قریمن بائشہ والیم الائغزی ایگر کسی امر میں تم باہم اختلاف و تنازع کر تو اُنہے رجوع کر وطن خدا رسول کے الگ قسم خدا اور وڑا کشت پر بیان رکھتے ہو۔ اختلاف کی سوتیں کتاب اللہ اور کتاب الرسول ہی جو جت ترا دی جائیں گے کسی امام مجتہد کا قول و نہیں جھت ہیں امام او مجتہد پر بھی ایسا یہ کتاب ائمہ والی کتاب الرسول لازم وہا جب ہے تو اب محمد

ہو گا کہ احادیث میں جو ہرگا اسی کے موافق ہو گا۔ اس صورت میں اس قسم کے دو اجنبیات موافق ایت اُبُعُوْمَا اُبُرُلَ اِلِّيْكُمْ مِنْ نِسْكُمْ وَلَا تَتَّبِعُو اِمْنَ دُوْنَهُ اُوْلَيَاء سَبْ مُمْنَعٍ ہوں گے اور پھر موافق ایت دُوْنَ نَعْدَ حُدُّدَ اللَّهِ فَادْلُكْ هُمُ الظَّلِيلُوْنَ ان کاموں کے کرنے والے داخل نزدِ خالمان ہوں گے۔ ہاں اگر شاخِ خلفاً عبارتیہ اور بساں خاتم کتب پر پوشی موجب ثواب نہ سمجھ جیسے بہت سے اہل شوق سیاہ سبزِ زرد دعیہ والوں کے پڑتے پہنچتے ہیں اور کچھ موجب ثواب نہیں سمجھتے تو یہ کام ممنوع نہ ہوتا۔

بالجملہ موافق ایک ذکورہ اور نیز موافق حدیث مشورہ ذکورہ مِنْ اَعْدَثَ فِي اُمْرِنَا هَذِهِ اَمَا لَيْدَ مِنْهُ فَوْرَادَ اور نیز موافق حدیث کُلُّ بِدَعَةٍ ضَلَالٌ وَكُلُّ ضَلَالٌ فِي النَّارِ جَوْيَاْتِنَ کلام اللہ اُو حدیث میں ثابت نہ ہوں پھر ان کو بے ضرورت شرعاً موجب ثواب سمجھ کر کرے تو وہ باتیں سب سمجھے بہ عاتِ ہُنْگَی باقی دھیزیں جو بوجھ ضرورت شرعاً باوجود یہ کلام اللہ اور حدیث میں نہیں ہوتیں موجب ثواب ہوتی ہیں۔ تفصیل ان کی ممکن نہیں ہاں ایک نظر ہو تو یہ تو گر سُنْتَ کہ مخجہ ان کے توب پ دین و دق سے چہاد کر نادین کی تک بڑیں نہیں ہے یہ جملہ اشیاً مذکورہ کرتا ہیں دین کا کام کرنا ہے لیکن یہ چیزیں ہر چند کتاب اُنْدَھِتَت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں گر ان کی مشائیں ہے جیسے طبیب نسخے میں دو تو لہ شریت بخششہ مثلاً لکھے اور بیمار کسی سے شرب بخششہ کی ترکیب دریافت کر کے دو ائمہ جمع کر کے مٹھائی لائے چوڑھائیں آگ جلائے قام پکائے شربت بخششہ بنائے ہر چند اتنے بھیرے کی سخنیں تصریح نہ تھیں مگر یاں نظر کے شربت بخششہ بے اس بھی طوں کے حاصل ہو نہیں سکتا لہچا کرنا پڑے کا اور اس بھی طریقے کا کہ نہ اعلان اور طبیب سمجھا جائیگا۔ موجب خوشودی طبیب ہو گا۔ سو جیسے طبیب نے نسخے میں دو تو لہ شربت بخششہ کی لکھا تھا اور اس بھگڑے کا اصل ذکر نہ تھا اور بایں ہمہ اس کا کرنا بایث ناخوشی نہیں بلکہ اگر بشرت بخشہ تیار نہیں تو اس بھگڑے کا نہ کرنا البتہ موجب ناخوشی ہو گا۔ ایسا ہی تصنیف کتب اور آلات ذکورہ کا ہر چند کتاب اللہ اور احادیث نبوی میں کہیں ذکر نہیں صراحت۔ پر بایں نظر کر چہاد اور علم اس زمانہ میں ان دونوں پر متوقف ہیں تو اس کا کرنا موجب ناخوشی نہ ہو گا۔ بلکہ نہ کرنا موجب ناخوشی خدا دند ذی الجمال و رسول بالکمال صلی اللہ علیہ وسلم ہو گا۔ ہاں اگر ایسی کمی نہ ہو جیسی طبیب نے دو دو ائمہ لکھی تھیں یہ اس میں اپنی رائے سے ایک دا اور بڑھائے یا گھٹھائے یا اوزان اُو یہ میں اپنی رائے سے کمی نیشی کرنے پر ہے جیسے

لکھنی جس کے یہ معنے ہیں کہ اقتاری ہم نے تجھ پر کتاب جس میں سب چیز کا بیان ہے یہ حکوم ہوتا ہے کہ حاکم اس کے جزو ہے تفصیل احوال اللہ اور شرح مشکلات قرآن اور کچھ نہ ہو گا اور نہ احادیث میں سوائے کلام اللہ کے اگر اس کے ہارے اس دین میں سے نہیں ہے تو وہ بات مردود ہے۔ اسکے جو بعثت ہے وہ گراہی ہے۔ دہ دوڑخ بیسے بھی ایسے احکام ہوں جن کا کلام اللہ میں صراحت اشارۃ ذکر ہو تو جو اس کی کیا صورت ہو گی کہ کلام اللہ میں ہانے والی ہے۔ موحیدین مانکپوری عقیلہ مدنے سب چیز کا بیان ہے سو بایں نظر کہ کلام اللہ میں صبر کی تاکید ہے اور نہانی کی عالیتیں صاف ہیں اور اس قسم کی خلافات کا اصل ذکر نہیں جو حضرات شیخ ہجت اور غیرہ موحید ہیں کرتے ہیں۔ اہل فہم کو یقین ہو گا

سین تو رواٹھیں۔ کیفیت مصائب کو سُن کر اعجنبی کو بھی رونا آجاتا ہے۔ اسے محبت نہیں کہتے جانچنے والے

اور اسے بھی جانچنے دیجیے اگر یہی قیاس ہے تو اسکی کوچھ معتبرت ہم امام علیہ السلام سیہ پوشان حسن الحرام دعویٰ سبودیت کریں گے وہی خانہ کعبہ جس کی سیہ پوشی دستاویز سیہ پوشی نام ہے قبلہ نماز اور مطہر عشا ف جانکار ہے جب سیہ پوشی دہائی سے اُٹھی تو قبہ دکھبہ بننے کے لئے کون مانع ہے۔ حضرت قبہ دکھبہ صدر

قریبے نام قبہ دکھبہ ہیں پر فخر کان و سیہ پوشان حسن واقعی قبہ دکھبہ بنی گے اور حضرت عبید اللہ صدر بھی نجا ان کی جانب بھکریں گے۔ آخر ہم سُنْتَہ ہیں کہ حضرت عبید اللہ صدر بارہ سیہ پوشی و سینہ زنی و غزیرہ اوری و مرشیہ اتسا اہتمام اور ان امور خیر میں جو مُسْعِر محبت ہیں مثل عوام اجتہاد نہیں فرماتے۔ علی ہذا احتیاں مسجد بنی ساقی کا بھی حال یہی ہے سُنْتَہ ہے۔ بالجملہ قیاس کرنے کو کوئی ساتھی چاہئے۔ لباس خانہ کعبہ پر بیاس

نوجہ گرائی بے صہب کو قیاس کرنا نہ چاہئے۔ وہ اور قسم کی چیزیں مظہران غم اور قسم۔ با ایسی ہمہ کی قسم کی چیزیں میں بھی ایک کے حال کا لانا ضرور ہے۔ بھیار کو صحیح تذہبتوں پر قیاس کر کے بد پرہیزی کی چیزیں کھلانی چاہئے اگرچہ دو نو ایک ہی قسم کی چیزیں۔ سو جیسے تذہبتوں کو پلاڑ زردہ کھانے میں کچھ جرم ہو نہیں اور بیمار کھائے تو نہیں۔ ایسے ہی خانہ کعبہ کی سیہ پوشی جانہ ہو اور نہ گرد دن کے لئے نہ یا نہ پو تو کی مضائقہ ہے ہاں سیہ پوشی اگر دین کے مقدمہ میں ایسی ہوئی جیسے زہر قاتل بھی آدم کے لئے کہ نہ تذہب کو کھانا چاہئے نہ بیمار کو تو اس قوت مہر اپن کا موقوف تھا۔ ہم کہتے ہیں کہ جو چیز اصل سے بُری ہے وہ سب جگہ بُری ہے۔ مگر بہاس کسی کے نزد دیکسی مذہب میں اصل سے بُری نہیں جو یوں کہتے کہ خانہ کعبہ کے لئے بُری ہے اور خلافتے عاستی کیلئے بھی بُری ہے اس تینی اگر بُری ہے تو اسی وجہ سے جو در باب مرشیہ خوانی چاہب سوال اول میں مرقوم ہو چکی لعنت برایں وہ جو کہ یہ کام شیعہ کے نزد دیکسی کا کاموں سے ہے جن کاموں پر ثواب کی امیت ہے چر بایں ہمہ نکلام اللہ میں اس کا پتہ نہ حربت شریفین میں اس کا نشان۔ کلام اللہ کا حال تو ظاہر ہے بلکہ کلام اللہ میں اگر ہے تو صبر کی تاکید ہے نہیں کہ جزع فزع کیا کر۔ نہانی کی مافعت ہے نہ یہ کلمہ کی صورت بنا کر سب کو جلایا کر و خاچپہ اور پرند کو رہ جائے۔ رہی احادیث نبوی دُو کلام اللہ کے موافق ہے اور کیوں نہ ہو۔ ایت شریف تَوَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبَيَّنَ

بچر۔ تفصیل احوال اللہ اور شرح مشکلات قرآن اور کچھ نہ ہو گا اور نہ احادیث میں سوائے کلام اللہ کے اگر اس کے ہارے اس دین میں سے نہیں ہے تو وہ بات مردود ہے۔ اسکے جو بعثت ہے وہ گراہی ہے۔ دہ دوڑخ بیسے سب چیز کا بیان ہے سو بایں نظر کہ کلام اللہ میں صبر کی تاکید ہے اور نہانی کی عالیتیں صاف ہیں اور اس قسم کی خلافات کا اصل ذکر نہیں جو حضرات شیخ ہجت اور غیرہ موحید ہیں کرتے ہیں۔ اہل فہم کو یقین ہو گا

اول حضرت سید الشہداء کو بلوایا۔ پھر گاکی۔ عبید اللہ بن زیاد کے ساتھ ہو کر حضرت کو قتل کردا یا سوائے اور ان کی امانت کو خوشی نہ ہو گی تو اور کیا ہو گا۔ اور اس بھی ایک طرف رکھئے ہم پوچھتے ہیں کہ حضرت سید الشہداء علیہ السلام کا غم ہی چاہئے، مثل اہل سنت صبر کر کے اس غم میں دل کو نجاتی ہے پر یہ تو بتائیے کہ یہ قauder اخبارِ غم کا کہاں سے اڑایا۔ اللہ تعالیٰ نے مشیٰ قاعد دین اس کیلئے کوئی قاعد نہیں بتایا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم نہ فرمایا جیسا کے کہ نصاریٰ سے یہ بات اڑائی ہو اور کچھ سمجھے میں نہیں آتا۔

نصرانیوں میں اخبارِ غم کیلئے اس فرم کے احکام صادر ہوتے ہیں مگر اہل داش یا جانتے ہوں گے کہ میور صاحب کے مالے جانے میں بحکم سیہ پوشی ہر خاص و عام کو پڑا تھا تو ان کے دل میں اس بات سے غم نہیں گھس گیا بلکہ فقط ایک نفاق ہی تھا۔ خیریہ تو سب ہی جانتے ہیں کہ ان باوقت سے غم دل میں نہیں آتا پر اس کے ساتھی بھی معلوم ہو گیا کہ دُہ جو بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کو فرمایا تھا کہ مل علیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام ایک قوم تھا جو جنت میں ہاکا ہو گی اور ایک قوم عادت میں۔ رواضن خوارج نے پسح کر دکھایا۔ یعنی اگر خوارج نے دربارِ عادات حضرت امیر علیہ السلام ہرود کی پیروی کی تو حضرت شیعہ دربارہ افراطِ محبت نصاریٰ کے قدم بچم چلے۔ قصیرتیہ نے تو صاف حضرت امیر کی خدائی کا اقرار کیا۔ اور آشنا عاشریہ نے گو اس طرح بے پرداہ اقرار کیا پر بوجہ اثبات علم غیب و غیرہ پر دیں قرار خدا کیا۔ یوں نکلے بہشت ادات کلام اللہ جیسا کہ مذکور ہو چکا۔ علم غیب خدا کو ایسا لازم ہے کہ جیسے آنکا بول دھوپ کہ سوائے آنکا بول کے اور کسی میں نہیں۔ اسی طرح علم غیب سوائے خدا دنیا علم کسی اور میں نہ ہجتا چاہئے۔ اور کوئی مجھے تو کیا مجھے کہ اس کو خدا مجھتا ہے۔ اصرافی حضرت علیہ السلام کے سوی پر پڑھنے کو اپنے گناہوں کیلئے کافرہ مجھتے ہیں حضرات شیعہ حضرت سید الشہداء کے خون کا خون پہاڑیوں کی مختبرت غیال کرتے ہیں۔ ان کے ہاں حضرت مسیح کی حاضری ہوتی ہے جس میں نان و شراب کو بلفظ گوشت و خون جسیع علیہ السلام تعبیر کر کے نوش کرتے ہیں یہاں باختلافِ خون سید الشہداء خاک کر دیا کو پانی۔ شربت میں گھول کر حضرت کا خون پیتے ہیں کیوں نہ پئیں حضرت کے خون کے پیاسے ہیں۔

علیٰ پڑا اقیاس اور چال ڈھال کو خور کیجئے تو وہی نسبت ہے جو کہا کرتے ہیں سگ زر دبڑا شفاف۔ فصحت نہیں ورنہ میں تفصیل کر دیتا۔ ایک اخبارِ غم کیلئے سی پوشی رکھئی سو وہ بھی امامہ کے غم کے بہانے میں کہ دکھائی۔ با ایسے بھائیہ تو فرمائیہ کہ امام جلال الدین پر اعتراض تو کیا پڑھنا کتنا کہیوں نہ بتایا۔ ہم کہتے ہیں کہ جلال الدین سیمولی نے خلفاء عہدیہ کیلئے فتویٰ دیا لیکن یہ تو فرمائی مل سی پیش حکمِ ثواب تو نہیں فرمایا جو آپ کو گناہِ شفاف ہے۔ اس کے بعد آپ نے جو جماگے ہوئے اور ایک پشتکاری

لترفات سے طبیب ناخوش ہو جائے۔ اللہ جل جلالہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ایسے لترفات سے ناخوش ہوں گے۔ ان کی شان ایسی ہے جیسے فرائضِ خنسہ مبارک و میتھے یا دیکھ کر دیکھے یا اعداد و رکھات میں تھرفا کر کے دخل دیکھے مگر چوکہ معلومات شیعہ کا نہ کلام اللہ تعالیٰ حدیث میں پتہ ہے نہ کوئی حکم احکام ضروریہ شرعیہ سے اس پر موقوف ہے بلکہ معلومات مذکورہ کے باعث صیہون احکام ضروریہ شرعیہ سے ہے ہاتھ سے جاتا رہتا ہے تو لا ریب حسب بہارتی مثال مذکور سب موجب ناخوشی خدا و رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہوں گے۔

اب سفیہ کر جیسے کلام اللہ اور احادیث اہل سنت میں ان معلومات کا کہیں پتا نہیں، احادیث تیغہ بھی ان کے بیان سے خالی ہیں۔ اور اگر فرض کیجئے احادیث شیعیں کہیں اس فرم کا مذکور بھی ہو تعلیم نظر سے کر شیعوں کے نزدیک وہ حدیثیں معتبر ہیں یا نہ ہوں ان حدیثوں میں ہونا اہل سنت کے اعتراض کا دافع نہیں ہو سکتا۔ شیعوں کی معتبر حدیثوں کو بھی اہل سنت معتبر نہیں کہتے جو ان میں ہونا ان کیلئے جنت ہو۔ ہاں اگر حضرت سائل سیہ پوشی خاصہ کعبہ اور سیہ پوشی خلفاء عہدیہ پر قیاس فرم اک اہل سنت پر اسلام نہ کر کے اور قصوبہ اہل سیہ پوشی قواعد اہل سنت سے مذکور تھے تو خیزی کہتے کہ وہ جانیں ان کا کام مگر ستم تو یہ ہے کہ بے وجہ اہل سنت سے مجتہدی کرتے ہیں صریحہ ہو رکع رکع تھے میں اور باقہ میں تواریخ نہیں ہیں اپنے گزارش دیگر یہ ہے کہ یہاں خلفاء عہدیہ اگر پوچھ ماتحت داری حضرت سید الشہداء تھا علیٰ پڑھیں اسست اخلاقیہ کعبہ نہیں مذکور سیہ پوشی عہدیہ کی وادی کیجئے اور اہل سنت کی فرمادہ نہ کیجئے اور اگر پوچھ عزاداری سید الشہداء علیہ السلام نہ تھی بلکہ نہیں فرمیت دارا شہ ہے تو آپ کو کیا زیبایا ہے کہ ایسے غم میں یہ نوشی۔ پھر وہ بھی باقتدا خلفاء عہدیہ جن سے ائمہ اہل بیت نے کیا کیا رنج اٹھائے اور کیسے کیے داعی کھائے اور اگر کوئی وجد دسری ہو تو پہلے تین فریلیے پھر قیاس دوڑائیے۔ مگر دل میں تو آپ بھی جانتے ہیں کہیے بیان خلفاء عہدیہ نے پوچھ آرائش انتیار کیا تھا۔ کوئی صدر باعث سیہ پوشی نہیں۔ علیٰ پڑا اقیاس غم کعبہ کا خلاف کسی تعریف میں سیاہ نہیں ہو گی اڑائش غم کعبہ مقصود ہے کہ تو قیمت مقصود ہیں۔ سو حضرات شیعہ کو بھی اس واقعہ پر اخبارِ ضرور تین نقطہ ہو گا جو یہاں تینیت اختیار کیا اور شاید کیوں کہتے ہیں یقینی کہتے ہیں، تا شہ مرفہ مطہول نفیری روشی کا نہیں جاننا کوئی شادی کی چھوڑ دی افقط ایک آنکھ کو تھوک لٹکا کر زور سے چلانا اور سینہ پر باختہ مار کر تھوک کو سر پر اٹھانا غم میں شمار کر لیجئے یا جاندے دکھ تماشا قرار دیجئے مگر غم کا کوئی سامان بھی نہیں شادی کا سامان ہے جیسے بوجہ بہشت عیش و لشاط و قفت شادی بھاٹدوں کے کسی مصیبت کی نقل میں صحیح کو غم پر کوئی مجموع نہیں کرتا۔ یہاں بھی دبی سارا سماں موجود ہے غم نہیں مجھے شادی مجھے اور کیوں نہ مجھے شیعوں کی مل کو طویل نہ تھا دی ہیں جہوں نے

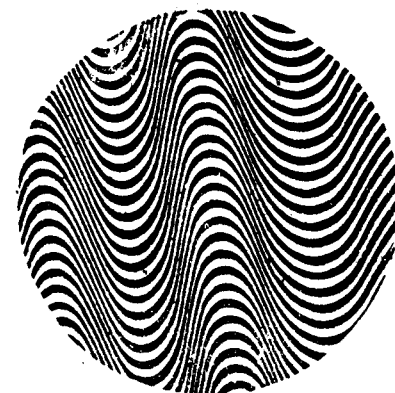
دارد یہ بھرالائی میں کتب شیعہ نادر الوجود نہیں۔ کہیں اول سے آخر تک اگر یہ بات تکل آئے کہیں قسم کے اخوان جائز ہی تو ہم آپ کو سلام کریں۔ ہاں اپل فضہ ہر مسئلہ کے احتمالات لکھ کر ان کے احکام لکھ دیا کرتے ہیں۔ مثلاً شیعوں کے یہاں روزہ میں اگر کوئی اپنی ماں کا بوسہ لے تو اُس کے ذمہ کفایہ لازم نہیں آتا۔ اسی طرح اگر کبیٹی سے نہ کرے اور حضرات ائمہ سے اعتماد لکھ کر تو کافر نہیں ہوتا۔ بو جیسے یہ لازم نہیں آتا کہ بیٹی سے نہ کرے اور ماں سے پوسٹینا جائز ہے ایسے ہی اگر کسی نے بھی یہ بات کوئی مکمل دی تو اس سے اس کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔ اپل سنت دیجاعت اور اپل شیعہ اس بات پر مستقیم ہیں کہ نمازیں روزہ نہ رکھنا پچھے نقصان نہیں کرتا اور نماز کا نہ پڑھنا حصار و روزہ کا ناقص نہیں۔ مگر اپل فہم کے نزدیک اس کے یہ مختہ نہیں کہ روزہ کا نہ رکھنا اور نماز کا نہ پڑھنا جائز ہے۔ ہلکی شیعوں کے فہم میں اگر ایسی عبارت سے ایسے مختہ سمجھ میں آجائیں تو کیا بھی ہے اُنہیں اللہ نے فہم کچھ نہیں دیا مگر نہیں فہم نہیں تو ہم کو بھی ان سے کلام نہیں۔ کلام اپل فہم سے ہے ناہم سے نہیں۔ حضرات شیعہ کی قدیمی عادت ہے کہ اپنا عیب دوسروں کے ذمہ لکاتے ہیں مصروف عظماً کر دیزماً ہی کر جانا، پر یہ مزید فہم و فراست شایر افلام و زندگی میسر آتا ہے جب ہی اس فہم میں سائے جہان سے ممتاز ہیں۔ یہ چیز قسم کے یہاں حرام ہے۔ ہاں حضرات شیعہ الیتہ اس دولت بے زوال سے کامیاب ہیں یعنی دُو مصلحتیں دیں سے کام لے ہوئی گے۔ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ حضرت اکرم علیہ السلام کے وقت سے لے کر اس زمانہ تک جتنے ابتداء گزرے ہیں ان کے دین میں یہ بات کبھی جائز نہیں ہوئی جو لوگ پابندیوں نہیں اپنے کسی آئین کے پابند نہیں۔ ان میں سے بھی کسی نے یہ بات آج تک تجویز نہیں فرمائی۔ ہاں علام شیعہ نہیں حضرات کے نزدیک اعلام مردوں کے ساتھ اگرچہ حرام ہے مگر روزہ میں کوئی خلل نہیں ہوتا جیسا کہ خاتمه تہذیب کتاب المصوم میں لکھا ہے کہ فی فضادِ حضور پمپی اعلام مرد و این حرم یعنی رکن کے ساتھ اعلام کرنے سے روزہ فہمیں ہوتا گئی حرم ہو ہے اکرے۔ اسلامی کتاب کی تدبیحہ اور جمیلۃ انسان میں لکھا ہے فی دجوب افضل پمپی اعلام مرد و این عینی و نہیں کے ساتھ اعلام کرنے سے عسل کے وابیب ہونے میں تردید ہے کیونکہ نزدیک دو یعنی اور کسی کے نزدیک نہیں۔ یہ بخاپی تکویر یا مستردی عورت کے اعلام کرنے اس کا دھار و حلال ہے اور جام عبا کی میں لکھا ہے کہ الحرمۃ فی ارجلِ عقبی و ادبار نیز امرف کو اخ محتدار دو خیلے اور ناجائز ہے پتی کھلائے تو سب کوئی درجہ نہیں ہے۔ اسے استبعاد کا کام ہے۔ مہارتا فی بابِ عبد و ملک فی بابِ عیون اور فی بابِ کوچھ نمازیں جائز ہے لکھا ہے کہ ملک بابِ عباد شیعہ اور عیون بیکوئی مصلحت کو ملؤہ مکمل تھے خالہ باس بیکوئی میں نے الجمیل امام حضرات مادعی سے پوچھا کہ کوئی نماز فرضیں پائیں لیا۔ دھرمی دیرو فریہ کے ساتھ کیمیڈ اچھے تو کیا حکم ہے؟ فرمایا کہ کوئی مصافحہ نہیں ہے۔

اور یہ فرمایا کہ جلال الدین سیوطی نے خلفاء عباسیہ کو اولو الامر فرار دیا۔ اس کی لیا حاجت تھی اگر باعتبار خلیفہ طاہریتے ہو تو اس میں کچھ کلام نہیں۔ آپ بھی جانئے ہیں کہ خلفاء تھے آپ نے ان کو اپنے سوال میں بلقب خلفاء عباسیہ یاد کیا ہے پھر امام جلال الدین نے ان کو اولو الامر کہہ دیا تو کیا گذا کیا۔ اور اگر بوجہ استحقاق یعنی فرشتیت ملاحت تقویٰ دغیرہ جن کی فرمی سے خلیفہ راشد کہلاتا ہے تو اُس کو آپ بھی جانتے ہیں کہ کوئی اپل سنت خلیفہ راشد نہیں کہتا۔ بلکہ اکثر وہ کو ملک جبارین میں سے سمجھتے ہیں۔ خلیفہ راشد ہونے والوں کے نزدیک پانچ ہیں۔ چار یا اور ایک امام حسن رضوان اللہ تعالیٰ علیہم گہر ان کے خلیفہ راشد ہونے اور ان کے شہ پونے کے یہ مختہ نہیں کہ اور سب ظالم ہی تھے۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے شیعہ کہتے ہیں کہ دلی حضرت امیر ہی مگر اس کے یہ مختہ نہیں کہ اور گیارہ امام باقی المؤذن بائیتی المؤذن بائیتی المؤذن گھاہیں۔ خلفاء عباسیہ کا اطیبوا اللہ و اطیبوا الرسول و اولی الامم منکوں کا مصداق ہو کر دا جب الاطاعت ہونا سو اس کا جواب یہ ہے کہ اپل سنت کے نزدیک خلیفہ کا مقرر کہنا اس عرض ہے کہ دُہ امر بالمعروف اور بخی عن المنکر کیا کرے یعنی ضروریات دین کو جاری اور بدعتات و کفریات کو مٹا دے۔ لفظ اولی الاممی اس پر دلالت کرتا ہے۔ سو اگر وہ اقامت دین کرے تو اس کی اطاعت کرے ورنہ نہ کرے۔ کیونکہ گناہ کے مقدمہ میں کسی کی اطاعت نہیں۔ بالجملہ جب دُہ کارنڈ کور نہ کرے تو ب وہ اولیا اور بھی نہیں ہاگر با بلکل برعکس کرتا ہے تو بالکل نہیں۔ اور اگر کسی قرآنیت دین بھی کرتا ہے تو اسی قدر دُہ اولو الامر ہے۔ اتنی بھی باتوں میں اس کی اطاعت واجب ہے۔ باقی رہی بات کہ اگر دُہ اقامت دین نہ کرے تو کیا کرے۔ اگر صبر و محنت نظر نہ آئے تو میث سید الشہداء علیہ السلام جان پر تکمیل جائے ورنہ میش دیگر ائمہ صابر کرے اور پھر دچڑا نہ کرے۔ اس کے بعد تجویز ارشاد ہے اس کی تشبیہ میں یہ میان ہوئی بواہر خر کہئے یا گورنر شر کہئے۔ بہر حال اس میں تو آپ نے ایسی عورت کا کام کیا ہے جو آپ کو زیارت کا درجہ کے ذمہ لگایا کرتی تھی۔ خیر اس سے تو شاید بہنیں گو بہار مانے کا تو موقع نہیں۔ ہدایت آپ کی طرز سے ہے اور یہ سُنابوگا مصروف عکس کلوخ انداز را پاواش سنگ ہست ڈیگر ہم در گذر کرتے ہیں۔ اور دوسرے شر آپ کے عباریں عرض کرتے ہیں۔ ۵۶ کارنڈ اسٹ مُشک انشانی اما عاشقان، مصلحت تھمیتے برآہوئے چیز بستہ اند ۵۷ طاز مان والا کیوں ایسے بھویے بھنکے لفڑیہ کے مسئلہ کا شہر تو شرق سے غرب بک پیچ گیا میٹیوں کو جب چھیرنا تھا کہ جب نہیں شیعہ پر پڑتا اکر یہتے ہماری خلیفہ سے بیشہ بُن لیتے مگر آپ نے کچھ تو خدا کا خوف کیا ہوتا۔ ابھی حضرت امر ناجی ہے اس طوفانی تیریزی کے پھین بھی دیکھنے ہیں پر ہمت لکھنیں پھر ہیں سے آنکھ لائیں عچڑ دلادڑ دنستے کہ بھن پھن

السؤال السادس حدیث میں ہے کہ ہر بدعۃ گمراہی ہے اور ہر گمراہی کی راہ نا ر مراد ہے  
نے البتہ زین منکورہ اور باندھی سے اعلام کرنے احلاں طیب رکھا ہے چنانچہ ارشاد میں جلی نے اسے  
ہے کہ خلاف قرآن و حدیث کے کوئی امر احادیث کرے جیسا کہ جناب پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ  
ہے کہ الٹو طیف الدبر کا الٹو طیف القبل فی تَبَعِ الْأَحَدَكَمْ حَقِّيْ تَعْلَقُ بِهِ الْسُّبُّبُسُ کے تین  
کہ اعلام اور صحیت مہروہ کے احکام سے ایک ہیں ہاں تک کہ مثبت نسب بھی ہے۔ کیا مزے کے لاموص کتاب حدیث ایں میں موجود ہے کہ خلیفہ صاحب نے خود فرمایا کہ یہ بمعت ہے گھر خستہ  
ہے کہ اعلام کرنا تو جائز ہے۔ پھر وہ کیا افسون بوجاہس کے سبب سے بچے بھی دبیر کی راہ سے آجھا  
بھر عالی حضرات شیعہ کے مذہب میں یہ ٹیا لطف ہے کہ مُتَعَدْ تو تھا۔ اعلام بھی ہے حلالہ کے تبع کی بات ہے کہ تعریف کا بنا اکہ جس کی حرمت کسی جگہ ثابت نہیں اسے بے تائل حرام کہیں۔  
یہ بصرت نہ کر ہے نسائیں کو حرمون کے گھلے ہوئے یہ سمعت ہیں کہ تمہاری عزیزی تھا میں کہ مُتَعَدْ  
کھیت ہیں اور سب جانتے ہیں کہ کھیت بخڑی نہ راعت ہے سو وہ زراعت جو اس کھیت مقصود ہے اس کی مُتَعَدْ  
اور وہ پیداوار جو اس نہیں میں ہوتی ہے یہی اولاد ہے جو بطریقی مہود عورت کی میاثرت ہے کہ  
ہے نہ اعلام سے ہاں کوئی افسون یا مسلم حضرات شیعہ کے پاس شاید ایسا ہو کہ مل بانیگوں اور مل ویکریوں ان تو تھا اور فرمایا اور عنده تک موافقت میں بیان کیا کہ اسی ہی خشیت اُن تھیں  
کہیں سے ڈالی اور کہیں سے نکالی سے نہیں ہیں خون سے مشرکان تری خار دلنشیں نکلے  
ابعد دفات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جب کہ یہ عذر ذاتی ہوا احضرت عمر بن الخطاب نے احتجاج میں  
یہ خشیت کیسے کہیں ڈالے ہے کہیں نکلے ہی قربان جائیے اس مذہب کے جس میں دنیا میں یہ یہی  
قاعدہ اصولی نہ دیک شیعہ وہنکے مقرر ہے کہ حکم موبیج پفق شارع کے مُعَلَّہ ہو کسی علت  
اور آخرت میں وہ درجات ، اور بھی چچہ نہ ہو تو اس مذہب کی افضلیت کیلئے متعارف کے فضائل کو وقت ارتفاع اس علت کے وہ حکم ہی مرتفع ہو جاتا ہے۔ اور بھی یہ کہتے ہیں کہ باعتراف حضرت مگر  
حرموں اور امہمات الاولاد کے بخڑی صحیت اعلام عاریت میں کے ثواب اور درجات اور احتلال عنده بمعت ہے کہ زمانہ آنحضرت میں نہ تھی تو چھپر کہ بوقت خلفاء راشدین و ائمہ اطہار و  
کا جواز ہی کافی ہے۔ سیحان اللہ اہل سنت پر آوازہ پھیلکتے ہیں اور اپنے آپ کو نہیں دیکھتے  
ہاں یوں کہتے کہ ان اسرار کے برکات کی اہل سنت کو خبیر ہیں سے مادر پیاہ، عکس رُخْ یار دید، خشیتے نے دسیدہ پس حدیث منقول عضوں اس پر ہے کہ شرع میں جس کی صلی نہ اور خلفاء اور  
لے بے خبر نہ لذت شرپ مدام مانجا اب فرمائی کے لذت کی باتوں کو خدا رسول کے نام پر لکھا کہ خشیتے نے دسیدہ پس حدیث منقول عضوں اس پر ہے کہ شرع میں جس کی صلی نہ اور خلفاء اور  
نے دین و آئین بشارکھا ہے یا اہل سنت نے؟ لازم ہے کہ بس کیجئے۔ ہمارا ایسی باتوں کا شیوه نہیں  
کیا کریں جزاً عَسَمَّہ سَمِّیَّہ مُثْلِمَہ کے موقوف ہم کو حجاب دینا پڑھ جک اللہم و مجد کل شہد ان لا الہ الا انت  
میں نہ تھیں اور اتمہ نے ان کو اس اسٹریکیا کیا کہیں گے؟ اس عبادت رحمانی میں کیا زبردی گا کہ  
والقب ایک ڈیکھیں اور ان بغایات میں کیا امرت ہے کہ سنت سنتی ہوئی۔ سچ ہے جب ایمان ہو تو قب تو نیک  
لے دھول کرنا پا خانہ کے مقام میں ایسا ہے جیسا دھول کہ ناعورت کے پیشاب کے مقام میں کل احکام میں ہے  
لے دھول کر اہل سنت کے خلفاء راشدین بھی حکم امیر کارکنیت ہیں پر حدیث مشہور کہ مُنْعَشِ مُنْ  
لِسْبَتَ اَطْلَقَ بِهِ بِوْجَاتَہُ بِنِی بَنِی کے ساتھ اعلام اور جانش کرنا بالکل پھلو بپھلو قدم ہے سرورِ فرقہ کسی  
نہیں سمجھے مقادیت حلال دینیا ہی اعلام بھی حلال۔ اگر بعد دخول فرج پورا ہر دینا آتا ہے تو اعلام سے جسی پورا ہو  
پوچھن احمد احادیث حضرت عمر کو پر احادیث ائمہ دیگر بمعت نہیں جانتے اور اگر بمعت جانتے ہیں  
لئے میرے پاک خدا میں تیری پاکی بیان کرتا ہوں اور تیری حکم کرتا ہوں۔ گواہی دیتا ہوں کہ نہیں کوئی مبوجہ  
سروکیا میر سمجھ دیکھ لیکا ہستہ ہر اخلاق پس اس وقت تو کوئی پریری سنت لام ہے اور یہ سے خلفاء راشدین ہیں  
سو۔ اور تیری بخت اش چاہتا ہوں اور تیری دلگاہ والا کی طرف پھرتا ہوں۔  
تباہ ہبات سے کہ مہاد ائمہ پر فرض نہ پہنچائے ۱۲ کی سنت جو میرے بعد ہوں گے کچھ وتم اس کو دانتوں سے

تو سینہ نہیں جانتے۔ حسنه جانتے ہیں۔ ائمہ تواریخ اور شاد فرماتے ہیں کہ بعد ہمارے طبقہ ہمارا اور ہمارے اصحاب کے طبقہ کو مضبوط دانستہ سے پکھنا۔ پس یہ تزادہ کیجے وہ ہے کہ حضرت نے تین روز پڑھی اور پھر بہ خیال فرمیت ترک فرمائی۔ لیکن یہ نہیں فرمایا کہ ہمارے بعد نہ پڑھنا۔ بعد آپ کے دعویٰ نزول و حجی باقی نہ رہا۔ حضرت عمرؓ نے اس سُنت کو زندہ کیا۔ لیکن تغزیہ کا بنانا کس کتاب میں ہے سناؤ۔ الگ اسی قرآن میں ہے تو دھکا د۔ الگ مصحف غائب میں پاس امام غائب کے ہے لا کو کس حدیث میں ہے سناؤ۔ کتاب من لا یکھرہ افقيہ میں تہارا مجتہد تو یوں لکھتا ہے کہ من جَدَّدَ قَبْرًا وَمُثْلَ مِثَالًا فَقَدْ حَرَجَ عَنِ الْأَسْلَامِ لَنِي جَرَى نَحْبِيَّةَ كَوْنِيَّةَ مَثَلٍ فَهُوَ خَارِجٌ بَرِّ الْأَسْلَامِ سے۔

خود تہارا مجتہد تم کو اسلام سے خارج بناتا ہے۔ اب تقریر تہاری کی تغزیہ کی حرمت کسی جگہ ثابت نہیں اسے حمل کہیں۔ ہم تہاری کتاب سے ثابت کر چکے۔ گرتم نے کوئی ثبوت جو ادا کا پیش نہ کیا۔ یہ بیاہ میں ہی بیکے ساتھ کا سوت کو رہیں ہے کہ تمہیں نے لوٹا تمہیں نے کھایا۔ جب کسی مرد کی چھپیت میں آؤ گے تب توبہ تلہچا دے گے فقط



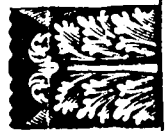
## ہماری مطبعت

|                                                             |                                                                         |                        |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ذلیلہ حق                                                    | از حضرت شیخ الحدیث صاحب مذکور                                           | زیر طبع ہے             |
| شفاء الصدور                                                 | "                                                                       | " دوسری بار زیر طبع ہے |
| روشنکرات                                                    | "                                                                       | " دوسری ایڈیشن ۳/-     |
| محمد بشیر لاکا بشیر                                         | "                                                                       | "                      |
| رسمنی سلمان                                                 | "                                                                       | " زیر طبع ہے           |
| خیر الكلام فی تقبیل الابہام                                 | "                                                                       | " ۲/-                  |
| مناظرہ علم غیب                                              | ماہین مولانا محمد منظور سعید، نجفی و مولوی حشمت علی حمد، بریلوی ۵/-     |                        |
| غیب دانی                                                    | از مولانا حسین علی صاحب، رحمة الله علیہ، بن امانتا حضرت شیخ الحدیث صاحب | ۲/-                    |
| رسالہ حبیدتین                                               | "                                                                       | " زیر طبع              |
| فتح الرحمن فی قیام رمضان                                    | از حضرت شیخ الحدیث صاحب                                                 | ۳/۵۰                   |
| بچوں کی نصیحت منظوم                                         | از جانب فقیر دہوی                                                       | ۴/۵                    |
| جو ہر چیز                                                   | از مولانا غلام سین صاحب شہباز                                           | ۳/-                    |
| اس کے علاوہ ادارہ گلستان اہل سنت قارئین کوام کی خدمت میں    |                                                                         |                        |
| ہر ماہ ایک رسالہ ماہنامہ حبیش بہار باقاعدگی سے پیش کر لہاہے |                                                                         |                        |
| سالانہ چندہ ۱۵ روپے، طلبہ سے سالانہ چندہ ۱۰ روپے صرف        |                                                                         |                        |

مکتبہ گلستان اہل سنت بلاک نمبر ۱۳ سرگودہ (پاکستان)

ادارہ گلستانِ اہل سنت سرگودھا کی طرف سے

JASHN-E-BAHAR



حش  
ماہنما۔ جشن بہار سرگودھا



# گلستانِ اہل سنت

سیدن اسٹٹی کی زیرِ ادارت ہر ماہ شائع ہوتا ہے

— اتحادِ میں اسلامیں کی دعوت دینے والا واحد جریدہ

— بدعات و رسوم کا خاتمہ کرنے والا بیباک نقاد جریدہ

— فرقہ بندی اور گروہی منافرت سے پاک جریدہ

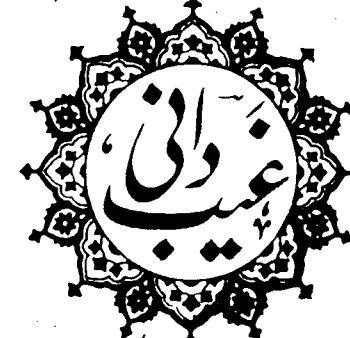
— قیمتی تحقیقی مضمایں سے بھر پور ملک بھر میں واحد جریدہ

— پاکستان بھر میں سب سے زیادہ شائع ہونے والا اسلامی جریدہ

— سالانہ چند و مع اشاعت ہائے خصوصی پندرہ روپے صرف معلومات کیلئے جو ابی کارڈ مکیں

وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي الْأَرْضِ إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ مَا يَصْنَعُ بِغَيْرِ عِلْمٍ

رُسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَيْفَ يَعْلَمُ



## پر علماً احنافٰ کی تحقیق

محترمہ

تمیں لمفہم رین پیر طریقت مجدد ماتر حافظ حضرت مولانا حسین علی صاحب جو شاہ

مع اضافات و فوائد

شیخ الحدیث یوں تفسیر دلی کاں متعق لحضرت مولانا پیر محمد حسین شاہ صاحب مذکولہ الائے سابق مدرس مدرسہ ایمنیہ ملی (بھارت) حال صد مدرس صنیا ہلوم گورنمنٹ

ناشیع

گلستانِ اہل سنت میں ماکاٹ سارے سرگودھا

مُحَمَّدٌ بَشَرٌ لَهُ كَالْبَشَرَ كَالْيَاقُوتُ حَجَرٌ لَهُ كَالْحَجَرُ



صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى الْأَئِمَّةِ وَسَلَّمَ

مِنْهُ ازْتَمْ

مِنْ عَصْرِ شَنْهُرِ اَخْرِيٍّ مُولَانَى مُحَمَّدْ حُسْنِ شَاهِ صَادِقِ الْشَّافِعِيِّ  
سَابِقِ رَسْمِ مَدَارِ اَمِينِيَّهُ مَلِي مَالِ مَدَارِ مَدَارِ ضَيَا النُّعُومِ يَا كِنْدِرِ اَسْرَكُوْنَا

ناشی:- ادارہ گلستان اہل سنت بلاونڈ سوگودھا

ہماری نام کتب کراچی میں ہندو ہریت پتہ سے مال کریں : یا ہم سے براہ راست طلب فرمائیں ۔  
کلمہ ہنری، مسجد قاضی بادشاہی روڈ، معرفت مجموعہ ڈا مرحیت کراچی ۔